
Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151 Artículos

DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS
(OKUILTSITSIN) EN LOS SABERES Y EN LAS PRÁCTICAS DE LOS
MASEUALMEJ (NAHUAS) DE LA SIERRA NORORIENTAL DE PUEBLA
(MÉXICO). PRIMERA PARTE: EL CAMPO DE LA DEPREDACIÓN
PREDATORS OR ALLIES. INSECTS AND ARACNIDS (OKUILTSITSIN) IN THE KNOWLEDGE AND
THE PRACTICES OF THE MASEUALMEJ (NAHUA) OF THE NORTHEASTERN SIERRA DE PUEBLA
(MEXICO). FIRST PART: THE DOMAIN OF DEPREDATION.

Pierre Beaucage
Université de Montréal, Canadá

Eleuterio Salazar-Osollo
Coordinador del Taller de Tradición Oral (INEA), México

Alfonso Reynoso Rábago
Investigador Nacional (SNII), México

Anastacio Aguilar-Pérez
Investigador independiente, México

   
   

Resumen:

Los insectos y los arácnidos han sido objeto de pocos estudios comprensivos por parte de los etnobiólogos, en comparación con
animales más ‘nobles’, aves o mamíferos. Este estudio de larga duración fue realizado por un antropólogo canadiense y un colectivo
maseual (nahua) dedicado a la investigación sobre su cultura. Se basa en 173 entrevistas en náhuat (maseualtajtol) que revelan un
conocimiento amplio y detallado de 141 clases de insectos y arácnidos (okuiltsitsin .‘animalitos’), o sea la categoría más numerosa
de los 314 animales identicados e investigados. Los maseualmej los clasican en función de sus características morfológicas
(chapulines, hormigas…), pero también según sus relaciones con los humanos. Por una parte, están los depredadores que pican y
muerden (como alacranes y mosquitos) o destruyen las cosechas (como muchas orugas) o son de mal agüero (nexikolokuilimej)
que anuncian o provocan la mala suerte. Estos, constituyen lo que llamaremos: el campo de la depredación. Otros, los ‘buenos’ (den
kuali) sirven a los humanos como alimentos o remedios conformando lo que llamaremos el campo de la reciprocidad. Esos dos
tipos de relaciones de los ‘animalitos’ con los humanos tienen también una dimensión sobrenatural: hay insectos sabios (tamatini)
que dan avisos o buenas noticias. En este primer artículo. presentaremos los insectos y arácnidos que pertenecen al campo de la
depredación. Un segundo artículo tratará de los que atañen al campo de la reciprocidad. Ambos esbozan una visión de conjunto
del universo de los ‘animales pequeños’ en los saberes y las prácticas de un pueblo indígena, los maseualmej de la Sierra Nororiental
de Puebla.
Palabras clave: etnozoología, artrópodos, campo de la depredación, nahua, Tzinacapan.

Abstract:

Insects and arachnids have been the subject of relatively few comprehensive studies by ethnobiologists, compared with more ‘noble’
animals, such as birds or mammals. is article, based on a long-term study, carried on by a Canadian anthropologist and a maseual
(nahua) collective devoted to research on their indigenous culture, included 173 interviews carried on in the nahuat language
(maseualtajtol). It reveals a vast and detailed knowledge of 141 classes of ‘little animals’ (okuiltsitsin), that is, the most numerous
category within the 314 animals identied and studied. Maseualmej classify them in terms of their morphological characteristics
(grasshoppers, ants…) but also in function of their relationships with humans. On the one side are the predators that bite or sting
(such as scorpions and mosquitoes) or prey on harvests (such as many caterpillars). is we shall call the domain of predation.
Others are of bad omen (nexikolokuilimej); they give advice about bad luck and may as well provoke it. On the other side are the
‘good’ ones (den kuali), those which provide food or medicine (such as bees, or edible larvae). is we shall call the domain of
reciprocity: it will be dealt with in a subsequent article. In this rst paper, we shall present insects and arachnids which belong to the
domain of depredation. A second paper will deal with those that belong to the domain of reciprocity. As for other animals, these
two types of relationships with humans also have a supernatural dimension: some ‘little animals’ are wise (tamatini) and give good
advice or good  luck,  others  are  a  bad  omen  (nexikolokuilimej)].  Both  articles  will  give  the  reader  an  accurate  view  of  the  intricate

Recibido: 16 octubre 2025
Aceptado: 12 diciembre 2025
DOI: 10.51438/etnobiolv3n3a2

49

https://doi.org/10.51438/etnobiolv3n3a2


Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

world of ‘little animals’ in the knowledge and practices, in San Miguel Tzinacapan, an indigenous community in Northeastern
Sierra de Puebla (Mexico).
Keywords: ethnozoology, arthropods, domain of predation, Nahua, Tzinacapan.

INTRODUCCIÓN

Los datos que sirven de base a este artículo provienen en mayor parte de una investigación colaborativa a largo
plazo entre un colectivo indígena maseual, el Taller de Tradición Oral del CEPEC, ubicado en la comunidad
de San Miguel Tzinacapan, del municipio de Cuetzalan, en la Sierra Nororiental de Puebla (ver Figura 1), y un
investigador canadiense, Pierre Beaucage. Nuestro objetivo general fue hacer un inventario etnográco lo más
completo y preciso posible de los saberes sobre la ora y la fauna en un momento en que su transmisión hacia
las jóvenes generaciones estaba amenazada por el remplazo gradual de la educación de tipo familiar, ligada a la
participación en las actividades del campo, por la educación escolarizada. Sin embargo, de forma restringida,
este artículo se ocupa sólo de la depredación de insectos y arácnidos y su relación con los maseualmej.

FIGURA 1.
Ubicación de la Sierra Nororiental de Puebla.

Fuente: elaborado por Estefaná Reynoso Lozano con paintmaps.com

El área investigada corresponde a la sierra baja, con altitudes de 200 hasta 700 metros sobre el nivel del
mar (ver Figura 2). La proximidad del Golfo de México asegura precipitaciones abundantes de junio a marzo.
Predomina un clima cálido y húmedo y la zona conserva una gran diversidad vegetal y faunística (ver Suaste
Barajas, Villegas, Masferrer Kan y Stanley, 2024). Hoy en día, la vegetación original, el bosque mesólo de
montaña, ha sido en gran parte remplazada por milpas y cafetales de policultivo tradicional (Toledo y Moguel,
1997). Así que, como lo mencionamos en una publicación anterior (ver Beaucage y Taller de Tradicion Oral,
2012: 116), el ecosistema actual de la sierra baja es en gran parte un ecosistema recreado por el trabajo humano,
que remplazó el bosque por la plantación. Por el número de especies identicadas, parece que la avifauna se
adaptó bien a este cambio, así como el mundo de los animalitos, insectos y arácnidos que son el objeto de
este estudio.

50



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

FIGURA 2:
Zonas ecológicas y comunicaciones en la Sierra Norte de Puebla (1970)

Fuente: elaborado por Lucien Goupil

Finalmente, conviene señalar que, en la actualidad, en América Latina el estudio de los insectos y arácnidos
también ha despertado el interés de numerosos investigadores. En México, la doctora Julieta Ramos-Elorduy
es una de las más notables expertas en el mundo de la entomofagia (Ramos-Elorduy 1997, 2004, 2010, 2015).
En Ecuador se desarrolla la etnoentomología (Rodríguez Almeida, Gualinga, et al., 2023). En Colombia
destacan los trabajos de Zambrano Yepes, Torres, et al. (2022) sobre la entomofagia. También en Colombia
se realizan investigaciones que estudian el veneno de las arañas con nes de sanación y en la búsqueda de
nuevas medicinas. Por otra parte, Wagley (1997) se ha ocupado de la relación de los animalitos con los pueblos
indígenas amazónicos de Brasil en un país donde es extraordinariamente compleja la diversidad cultural y la
riqueza animal y vegetal.

MATERIAL Y MÉTODOS

Para esta investigación, se realizaron entrevistas etnográcas sobre los conocimientos indígenas de la
fauna principalmente en los años 1986 y 1987, por un equipo de diez investigadores (siete maseualmej y
tres mestizos).  Para  la  investigación  etnozoológica,  se  elaboraron  conjuntamente  esquemas  de  entrevistas

51



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

etnográcas, en idioma maseual (náhuat), con importante participación indígena. Los temas principales que
guiaron las entrevistas fueron: identicación del animalito, lugar donde vive, sus efectos buenos y malos sobre
los maseualmej, las características físicas del macho y de la hembra, su vida solos o en sociedad, lo que comen,
en qué época del año aparecen más, cuántas clases existen, si pican o hacen otro tipo de daño al hombre o a los
animales y qué utilidad tienen para los maseualmej. Luego, los miembros del Taller realizaron con personas de
conocimiento (tamatini), 173 entrevistas principalmente a adultos mayores, hombres y mujeres, animándolos
a añadir otros elementos no previstos en la entrevista. Los investigadores transcribieron en náhuatl estas
entrevistas y las tradujeron al español. Con ellas se constituyó un acervo de miles de chas. Este material dio
lugar ya a una síntesis general (Beaucage y Taller de Tradición Oral del CEPEC, 2012) y a varios artículos.

El análisis de algunos elementos del material de estudio fue guiado por principios teóricos de Philippe
Descola (2005) y de Marcel Mauss (1960). Descola propuso llamar ‘animistas’, en un sentido renovado,
los sistemas de pensamiento que atribuyen a unos seres de la naturaleza, en particular a los animales, una
‘interioridad’. Es decir, una serie de propiedades […] que comprenden lo que usualmente llamamos el espíritu,
el alma o la consciencia–intencionalidad, subjetividad, reexividad, afectos, aptitudes para signicar o para
soñar (Descola, 2005: 168). Igualmente, cuando fue pertinente, utilizamos en nuestro análisis tres principios
del etnólogo francés Marcel Mauss quien creó el concepto de ‘magia simpática’. Sus principios son: la
contigüidad (lo cercano actúa sobre lo cercano), la similitud (lo semejante produce lo semejante), y el contraste
(lo contrario produce lo contrario) (Mauss 1960: 57 sig.).

Recurriremos también al descubrimiento en el discurso maseual de las guras retóricas la metáfora:
“Traslación del sentido recto de una voz a otro gurado, en virtud de una comparación tácita, como en Las
perlas del rocío, la primavera de la vida o refrenar las pasiones (RAE, 2014). Y la metonimia: Tropo que
consiste en designar algo con el nombre de otra cosa tomando el efecto por la causa o viceversa, el autor por
sus obras, el signo por la cosa signicada, etc.; p. ej., las canas por la vejez; leer a Virgilio, por leer las obras de
Virgilio; el laurel por la gloria, etc. (RAE, 2014). Estas guras, metáfora y metonimia, hoy se denen como
organizadoras del acto clasicatorio.

Esta investigación sobre los insectos y arácnidos se dividió en dos partes, en función del tipo de relaciones
que unen un denido grupo de estos ‘animalitos’ a los humanos: el dominio de la depredación (este artículo) y
el dominio de la reciprocidad (artículo posterior). Para la identicación cientíca de los insectos y arácnidos,
utilizamos principalmente el libro de Borror y White (1953 / 1970), con sus magnícas láminas a colores, y el
de Sánchez Aguilera (1992). El libro de Greiff (1985) nos proporcionó mucho de la terminología en español.

RESULTADOS

La percepción maseual de los insectos y arácnidos.

Antes de abordar las concepciones maseuales de los ‘animalitos’ conviene dedicar nuestra atención a sus
percepciones sobre los animales en general para situar mejor en su contexto el objeto de nuestro estudio.

Concepciones indígenas de los animales en general.

En primer lugar, ¿qué es un ‘animal’, para los maseualmej? Si uno pregunta la traducción de la palabra española,
un indígena contestará probablemente: okuilin. Nos damos cuenta de que la palabra es polisémica cuando
añade al interlocutor: “Un animal que se cría, se llama tapiyal.” En función del contexto, el término okuilin
puede designar o bien el conjunto del mundo animal, o bien solamente los animales silvestres. En el primer
caso, se opone a ‘ser humano’ (kristiano): “Si no es un ser humano, tiene que ser un animal (okuilin)” ironizaba
una anciana frente  a  nuestra  insistencia  en  encontrar  categorías  para  todo.  El  relato  de  Juan  Oso  revela  que

52



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

las cosas son aún más complejas. Pernoctando en una casa donde espantan, el protagonista recibe la visita del
Diablo (Amo Kuali). Cuando empezaron a pelear, el narrador llama a éste ‘in Okuilin’ (‘el Animal’) (Ortigoza
Téllez, 1980). Vemos que, si bien los animales no son humanos, no son tampoco ‘cosas’: más que inferiores,
son “seres diferentes” (Laugrand, Cros, Bondaz, 2015: 17).

El hecho de que muchos animales estén dotados de interioridad crea entre ellos y los humanos nexos de
tipo inmaterial que vienen a sobredeterminar las relaciones materiales. El verbo tauelia, que se puede traducir
por ‘afectar’, expresa algunas de estas relaciones que unen a los indígenas con los animales del monte, las aves,
los peces y dos animales domésticos, las abejas y los guajolotes (Reynoso- Rábago y Taller de Tradición Oral
del CEPEC, 2006, T.2: 185-211). La interioridad implica sobre todo a animales comestibles. A esas presas
potenciales las ‘afectan’ (kinintaueliaj) los comportamientos de las personas que las cazan, las pescan o las
crían. Si se portan mal (moeliuistiaj, ‘se hacen malos’): es decir, si son ineles a sus parejas o desperdician
(kauiliaj, ‘burlan’) su carne, sus larvas o su miel. Entonces, los animales del bosque evitarán las trampas; los
peces, las nasas; los guajolotes morirán y las abejas irán a enjambrar lejos.

Por otra parte, varios relatos cuentan como la pareja de los Talokanka, dueños del mundo subterráneo de la
abundancia -Talokan), guardan los animales silvestres y los peces; los liberan para los cazadores y pescadores
que llevan ‘una vida recta’(yeknemilis).

Existe una relación aún más íntima entre los humanos, por una parte, los animales del bosque y las aves, por
otra. Cada ser humano tiene su ‘doble-animal’ (tonal), cuyo bienestar y cuya vida misma están estrechamente
ligados a los suyos. Cuando una enfermedad se resiste a la medicina de las hierbas (xiujpajmej), el curandero-
chamán podrá diagnosticar la pérdida de este doble-animal. Durante su sueño, el propio tonal del curandero-
chamán irá a buscar el tonal extraviado y maltratado por un brujo: lo rescatará y lo traerá de vuelta, preludio
de la curación del paciente (Zamora Islas, 1988). El respeto (takachiualis) se impone hacia estos animales,
humanizados hasta el punto de compartir el destino y una parte de la esencia de los humanos. Pero, los insectos
y arácnidos nunca son el tonal de una persona.

Si los animales buenos se dejan capturar y consumir por los humanos, otros los muerden y los comen.
A parte de los depredadores naturales, como las eras y las serpientes, hay algunos, como la lechuza
(kuoujxajxaka, Asio otus), la onza real o comadreja (kosamalot, Mustela enata. y la salamandra o tlalconete
(talkonet,  Ambystoma texanum), que son materialmente inofensivos para el hombre, pero peligrosos a nivel
sobrenatural: en este caso, son ellos quienes nos ‘afectan’ (tetaueliaj). Los llaman nexikolokuilimej ‘animales
de mal agüero o hechiceros’.

Además, la concepción maseual del mundo de los animales está caracterizada por un animismo
antropomórco. Se atribuye a varios animales humanizados sentimientos, costumbres y una vida social
cercanas a la de los humanos. No igualmente a todos, sin embargo: algunos se ven como netamente más
cercanos de nosotros. Entre los criterios de esa proximidad sobresalen: comer alimentos ‘limpios’ (carne
y vegetales frescos), vivir en una morada ja (madriguera, nido o colmena) y cuidar bien a sus pequeños
(empollarlos, amamantarlos, trayéndoles de comer).

La alianza con los animales no es universal; concierne sobre todo a los animales comestibles. Excluye a
muchos depredadores y –absolutamente– a los que practican una depredación sobrenatural. Otros animales
ocupan una posición neutra: se dirá de tal insecto: “Okuiltsin saj (“Es un bichito no más”). A veces se explica:
“Uno no lo puede afectar: no se come.

La percepción maseual de los insectos y arácnidos. ¡Tekuaj! (‘¡Pican! / muerden a la gente’): esa era a
menudo la primera respuesta que obteníamos de parte de nuestros interlocutores, durante nuestras entrevistas
sobre los ‘animalitos’ (okuiltsitsin). Te- siendo el prejo que designa a ‘la gente’, ¿qué quiere decir exactamente
-kua? Se reere primero a la acción de comer, pero se extiende a las de morder o picar de los piojos o de las
avispas. En este último caso, se usan también palabras más precisas: temimaj ‘pican con su aguijón – imit’,
a diferencia del tábano, que ‘corta con sus dientes’ (tatanteki) y de los mosquitos que ‘chupan’ (tepipinaj) 
la

53



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

sangre. Nos encontramos entonces con un vocabulario diferenciado que se reere a varias formas de agresiones
físicas de los animalitos contra los humanos.

Dentro de la categoría okuiltsitsin la depredación es un principio estructurante, como lo es también para
el conjunto de los animales (Beaucage y Taller de Tradición Oral, 2012: 199). A tal punto que uno se puede
preguntar: ¿Habrá otras formas de interrelaciones con los insectos y arácnidos? La respuesta es armativa,
como veremos, distinguiendo los insectos nefastos (nexikolokuiltsitsin) de los depredadores tolerados y, sobre
todo de los insectos ‘buenos’, útiles, que protegen, dan presagios, curan y alimentan, como las abejas nativas
(pisilnekmej, Scaptotrigona mexicana). Incluso, en el discurso sobre estos y otros insectos sociales (avispas,
hormigas…) observaremos un proceso de antropomorzación, que utiliza ampliamente la metáfora y la
metonimia.

Los animales en el ‘frío’ y en ‘calor’. En trabajos anteriores, hemos mostrado cómo los dos principios
opuestos de ‘calor’ (totonik) y de ‘frío’(sesek) cruzan toda la concepción maseual del cosmos. Esas
características no son la expresión directa de la temperatura física de un objeto, sino que dependen de un
conjunto de asociaciones simbólicas: por ejemplo, lo seco y el día son normalmente ‘calientes’ mientras que lo
húmedo y la noche son generalmente ‘fríos’. De los cuatro grandes componentes de la naturaleza, la tierra, el
agua, el aire y el fuego, los tres primeros son ‘fríos’ y el último, ‘caliente’. Esas oposiciones son particularmente
importantes en el campo de la medicina tradicional, alopática. La enfermedad ‘natural’ es interpretada como
un exceso de ‘calor’ o de ‘frío’ y el curandero buscará, con tés de hierbas, baños, emplastes, masajes y baños
de vapor, restablecer el equilibrio roto (Beaucage y Taller de Tradición Oral del CEPEC 2012: 253-288).
El mismo principio se extiende a la alimentación, que combina alimentos ‘calientes’ (p. ej. frijoles negros) y
‘fríos’ (verduras, frutas) con el alimento equilibrado por excelencia, el maíz (Beaucage y Taller de Tradición
Oral Totamachilis, 2016).

Si bien fue bastante fácil adjudicar a las plantas medicinales y alimenticias las calicaciones de ‘frío’ y de
‘calor’, no fue el caso con los insectos y arácnidos. La mayor parte de nuestros interlocutores expresaba su poco
interés frente a una cuestión bastante fútil: ¡Amo se kininkua! (“¡No se comen!”). Tuvimos que usar indicios
indirectos. Los insectos, como todo lo que se arrastra en el suelo o vive en el agua o en el campo, tienen una
connotación ‘fría’: “La tierra es ‘fría’ y el monte, también.” De igual forma, como la picadura de avispa produce
una hinchazón (agua = ‘frío’), se masajea el edema morado con aguardiente y se coloca encima una mascada de
tabaco, planta ‘caliente’. Igualmente, si uno toca por descuido al borreguillo (chokoy, Nymphalidae sp.) oruga
cuyos pelos son urticantes, su propio cuerpo acuoso (‘frío’), se aplasta con una piedra y se extiende sobre la
parte afectada para calmar el ardor que se siente. Si no: “Durante dos días, ¡uno siente su carne como que
arde! (tata se inakayo)”.

Los animalitos y la magia. Si bien las propiedades sobrenaturales de algunos animales les dan poder
sobre los humanos, trayéndoles enfermedad o mala suerte, entrando así los humanos en el campo de la
“magia simpática”. Opera aquí el principio de contigüidad (metonimia) cuando se deja las avispas alfareras
(sosokitsisin, Stenodynerus sp.) poner su nido bajo los morillos de la casa para que, con su aguijón, alejen las
fuerzas malas que quisieran penetrar. Domina el principio de similitud cuando se amarra a la muñeca de un
muchachito el capullo, reforzado de palitos, que fabrica la oruga kuoujkouinitsin (Limacódidae sp.), para que
sea un buen leñador más tarde. Por n, el principio de contraste hace que se recomiende morder la lámina
(‘fría’) del machete para calmar la sensación de quemadura que provoca la picadura de una avispa. En las
prácticas médicas, alopáticas, el principio de contraste es preponderante, como vimos acerca del ‘frío’ y del
‘calor’. En las prácticas mágicas, operan también con frecuencia los principios de contigüidad y de similitud.

54



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

Morfología y depredación en la clasificación maseual de los insectos y
arácnidos.

La clasificación morfológica de los animales. Los maseualmej utilizan la palabra taman (‘clase, categoría,
cosa ‘) para los distintos niveles de clasicación morfológica. Siguiendo el uso establecido por Berlin,
Breedlove y Raven (1974), llamaremos ‘género’ a la categoría más pequeña que se designa, en maseualtajtol,
por una sola palabra. Por ejemplo: teminkej (‘[hormiga] pica-gente’ - Solenopsis sp.). Llamaremos ‘especies’
a las categorías inmediatamente inferiores, formadas por la adjunción de un adjetivo a este ‘género’: tiltik
teminkej (‘pica-gente negra’) y kostik teminkej(‘pica-gente amarilla’). Llamaremos ‘familia’ a la categoría
inmediatamente superior al ‘género’, en este caso askat(‘hormiga’ – Formícidae,spp.); y ‘super-familia’ a la
clase que comprende el conjunto de ‘familias’ de insectos y arácnidos: okuiltsitsin ‘bichitos, animalitos’). Para
evitar toda confusión con la taxonomía occidental, siempre usaremos comillas para designar las categorías
morfológicas maseual.

La estructura de depredación. Durante el análisis, se hizo claro que los 314 ‘géneros’ de animales
identicados por nuestros interlocutores no estaban todos agrupados a partir de criterios morfológicos como
era el caso de las plantas. Para explicar la clasicación en su totalidad, tuvimos que introducir una estructura
de la depredación,en la que el ser humano ocupa el centro: por una parte, es presa potencial de las eras
(tekuanimej, ‘come-gente’), de las serpientes (kouamej) y de muchos insectos y arácnidos, por otra parte, él
mismo come animales domésticos (tapialmej) y silvestres (kuoujtajokuilimej), aves (chiktejmej, totomej), peces
(amichimej), anbios y crustáceos (aokuilimej) y partes de varios insectos (hormigas y avispas). Sin hablar de la
abeja nativa que le da una miel muy apreciada. Esta estructura de la depredación no contradice la clasicación
morfológica, sino que la completa y le da su sentido: sin ella, por ejemplo, no se entiende por qué el jaguar,
el margay, el coyote y la zorra forman una categoría distinta, las eras (tekuanimej), opuesta a la de los demás
mamíferos silvestres.

La clasificación maseual de insectos y arácnidos. La ‘super-familia’ okuiltsitsin, constituida en base
al tamaño, es una agrupación heterogénea. Constituye la más amplia categoría del mundo animal (141
‘géneros’)’y comprende mayoritariamente los artrópodos terrestres, insectos y arácnidos. Dentro de esta
‘super-familia’ la morfología es el criterio principal para distinguir 12 ‘familias’: las avispas (alsimitmej), las
abejas (nektsitsin), los jicotes o tábanos (xikojmej), las hormigas (askamej), las moscas y mosquitos (moyomej),
las mariposas (papalomej), los chapulines y grillos (chapolime.), las cucarachas (xopepemej) las orugas (sipomej),
los gusanos (ijkochijmej), las arañas (tokamej) y las babosas y caracoles (xoktsitsin). Varios bichitos no hacen
parte de ninguna categoría morfológica, sino que se designan solamente por sus nombres ‘genéricos’: es el caso
de los parásitos de los humanos y de los animales (piojos, chinches, pulgas, garrapatas), así como de insectos
varios como la libélula (asisilipit , Libellulidae), el alacrán (chikomejkuitapil, Scorpionidae), el escarabajo
(kuitaololouani , Scarabeidae), la campamocha (amo kuali kauayoj,  Stagmomantis limbata sp), la chicharra
(chikilich , Cicadidae). Algunas de las ‘familias’ agrupan las formas larvarias de los insectos y se consideran
distintas de las formas adultas en las que se transforman: es el caso de las orugas (sipomej) y los gusanos
(ijkochimej). Si estas larvas suscitan tanto interés cultural, es porque o bien están dotadas de pelos urticantes
(como varias orugas) o bien porque atacan las cosechas como la del grano sagrado, el maíz. Sin embargo,
algunas tienen propiedades curativas.

En las representaciones que se hacen los maseualmej de los insectos y arácnidos se cruzan los criterios
morfológicos con relaciones de depredación y de alianza, tanto a nivel material como espiritual. A diferencia
de los mamíferos, aves y peces, sólo una minoría de insectos contribuye a la alimentación humana: de las abejas
se consume la miel, de las hormigas (en su vuelo nupcial) el abdomen, y de algunos otros, las larvas, que se
comen hervidas o asadas en el comal. Con otros, se hacen remedios. Frente a los bichos que sirven (kualtiaj)
como alimentos o remedios, están los que son dañinos o peligrosos (eliuis, nexikol). Incluso éstos, sin embargo
,

55



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

pueden ayudar a la persona de conocimiento (tamatkej), hombre o mujer: sea porque contienen el antídoto
para el mal que causan, sea porque este mal puede ser dirigido contra fuerzas enemigas. La cercanía mística
que se observa entre la presa y el cazador se observa en la abeja indígena.

Nuestra hipótesis general es que, igual que para el conjunto de los animales, para ordenar sus saberes
sobre los animalitos, los maseualmej combinan la morfología con una estructura de depredación / alianza
(ver Figura 3). En un extremo, está la depredación pura, en el otro, la reciprocidad-alianza. En el polo de la
depredación, se encuentran los parásitos de los humanos y del maíz; más cerca del medio, están los insectos
que pican, incluyendo las orugas y los gusanos, pero también ‘sirven para algo’. Al otro polo del continuo, se
sitúan los insectos ‘buenos’, como las abejas nativas, con los que los humanos establecen estrechas relaciones
de alianza.

FIGURA 3.
Depredadores y aliados: los humanos y los animalitos (okuiltsitsin).

Elaborado por Pierre Beaucage.

El campo de la depredación

Los parásitos de humanos, animales y cultivos. En este campo están, en primer lugar, los parásitos especícos
de los humanos: los piojos (atimej, Pediculus capitis, P. humanus) y las chinches (chinkis, tapechokuilimej,
talaximej , Cimex lectularius). A éstos hay que añadir los parásitos de los animales que también atacan a los
humanos como las pulgas (tekpinmej , Pulex irritans) y las garrapatas (ixkapmej , Ixodidae spp.). Los parásitos
no se designan con un nombre colectivo especíco en maseualtajtol, pero se marca la diferencia a nivel de sus
huevos: la palabra tet (huevo de pájaro, de serpiente o de avispa) se remplaza, en el caso de piojos y chinches por
ajsilmej (‘liendres’) y, en el caso de las ‘moscas sucias’, coprófagas y necrófagas, por teksismej. Sobre los parásitos
los testimonios de nuestros interlocutores entrecruzan elementos cognitivos con expresiones cargadas de
emotividad negativa. Se  dice  de  los  piojos:

56



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

Son muy sucios (pitsotikej). Los piojos negros (P. capitis) viven sobre nuestras cabezas y chupan la sangre. Se encuentran
los piojos blancos (P. humanus) en la ropa, tienen el cuerpo grueso y el pico puntiagudo. Sus patas son como pinzas
(majmaxaltikej). Se multiplican muy rápido. La hembra es más gorda. Ella pone estas ‘granputas de liendres’ (granputa
ajsilmej) que se pegan en el pelo […] Son animales nefastos (nexikolokuikimej): si uno no los limpia, se puede hasta morir.

Los que están infestados deben lavarse la cabeza, a cada dos días, con una infusión de hojas de atsomiaste
(ajtsomias , Senecio salignus DC) y hervir su ropa con hojas de omequelite (omikilit , Piper auritum HBK).

Los piojos de las aves de corral (pepeyolimej , Menopon gallinae), de color gris (xakoj) se multiplican en
la gallina o la totola que empollan (tapachojkej): “Son malditos porque infestan también a los pollitos y
pueden desangrarlos hasta la muerte. No pican a los humanos, pero los molestan mucho (pepeyotsaj): de allí
su nombre, ‘molestones’.”

Las chinches son amarillentas. “Hacen su nido en el petate donde duerme uno. Son como los piojos del
Diablo (Amo Kuali iatiuan), porque toman mucha sangre nuestra de noche. Se reproducen muy rápido y si
llegan a ser muchas, te pueden debilitar.”

Las pulgas infestan perros y cerdos, pero atacan también a los humanos. Meten su pico y chupan la sangre.
“Casa sin ratones, casa sin pulgas”, porque la casa de ellas son los ratones, que se rascan para librarse de ellas.
Saltan lejos. No se ven porque son del color de la tierra (taltik). Sólo se ven las manchas de la sangre y sus
excrementos sobre la ropa. Son bien cochinas”. Abundan en tiempo de más calor (ijuak takauani), en abril
y mayo.

Por su parte, las garrapatas (ixkap , pinolillo) ponen sus huevos en las boñigas de vaca. “Se hinchan de
la sangre del ganado; colgadas de las hojas, esperan a la persona que cruza un potrero. La única manera de
despegarlas de la piel es regarlas con aguardiente.”

El chakti (no ident.) y el teksisijkochin son parásitos de los animales domésticos. El primero infesta la
garganta de los pollos. Se cura introduciendo el tallito del chakxiuit (no ident.): los gusanos se pegan al tallito
y sólo hay que sacarlos. Los teksisijkochin provienen de los huevos (teksis) que una mosca carroñera (sayolin
, Sarcophagidae sp.) pone en las llagas abiertos de un perro: “Estos gusanos son pequeños como granos de
arroz, pero crecen rápidamente, sobre todo en el tiempo de grandes calores (abril y mayo)”. Se limpia la llaga
con creolina.

Las abejas nativas (pisinekmej) son también víctimas de una mosca, tsonteskat (‘cabeza de vidrio’- no ident.),
que invade las colmenas, se come las larvas y defeca (mijkuitati) allí, provocando su abandono.

En resumen, los parásitos tienen en común el hecho de chupar la sangre, lo que puede incluso causar
la muerte; de allí su nombre de nexikolokuiltsitsin (‘bichos nefastos’). La metáfora ‘piojos del Diablo’ para
designar a las pulgas traduce bien sus anidades con las fuerzas del mal.

Moscas, mosquitos y jicotes (moyomej). Se encuentra la misma asociación entre vampirismo y suciedad en
otra categoría de insectos dañinos. La ‘familia’ moyomej comprende casi todos los dípteros, del jicote a la mosca
doméstica, pasando por los mosquitos. Los jicotes o tábanos (xikomej , Bombus spp.), negros y amarillos, a
diferencia de las avispas no pican, sino que muerden (tatantekij, ‘cortan con sus dientes’). Construyen sus
nidos en árboles podridos, donde nacen sus pequeños. Desaparecen cuando llega el frío.

Se distinguen varias clases de mosquitos: los zancudos (xajkalmoyomej, Culex pipiens), nextikmoyomej
(‘mosquitos grises’ - no ident.) istakmoyomej (‘mosquitos blancos’ no ident.), y los chaquistes (chakismej,
Simulium haematopotum). Todos ‘hunden su boca’ (motentotokaj) para picar y chupar la sangre. Abundan en
el rancho, sobre todo en la parte baja. Se cree que inician a sus pequeños al vampirismo haciéndoles probar
sangre e indicándoles las buenas presas: un sapo o una serpiente, un perro o un cerdo dormido. Sin embargo,
sus víctimas preferidas son los humanos: “No son tímidos. Te pican de noche cuando duermes, y de día,
¡aunque estés cortando leña! Cuando están llenos, van a descansar en la corteza de los árboles. Como el
mosquito tiene que pararse en tu piel para picarte, tienes la oportunidad de matarlo antes de que te pique,
sino…”

57



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

El tetechkalakini (Hippoboscidae spp.), un ‘bicho cochino’(pitsotik), ocupa un lugar aparte. Esta mosca de
patas largas y de alas azules pone un huevo debajo de la piel de un ser vivo, humano o pájaro. La larva se nutre
de la carne y al crecer, produce un edema que rezuma. La persona infestada puede curarse con la aplicación
de una hoja de tabaco o con creolina. Se dice que, contrariamente a otros insectos, ‘no se multiplica’ (in
amo tayolitia): un solo gusano se transforma en mosca. Una interlocutora explica: “Cuando todos nuestros
hermanos murieron [durante el Diluvio], Dios mandó a unos ángeles para mirar lo que pasaba. En lugar
de sólo mirar, se sentaron sobre los cadáveres. Se transformaton en moscas tetechkalakini y les pasaron los
gusanos.” Este relato de origen, de castigo-maldición, es similar al de los zopilotes (tsojpilot, Coragyps atratus),
ángeles desobedientes que, por haber comido la carne de los ahogados, fueron transformados en animales
despreciados y condenados a comer carroña.

Otras moscas, más pequeñas, son coprófagas y necrófagas. La ‘mosca amarilla’ (kostikmoyot– no ident.) y la
‘mosca negra’ (tiltikmoyot – no ident.), son ‘sucias’ (pitsotik) y comen alimentos en descomposición (xokoltik).
La kuitamoyot (Sepsidae spp), negruzca, come excrementos (kuitat) pero también se pone sobre los alimentos
que se dejan sin tapar. De la ‘mosca agria’ (xokokmoyot, no ident.) se dice que hace podrirse la carne o la fruta
que toca: una ilustración del principio mágico de contigüidad enunciado por Mauss (1960: 57-59).

Los moscos carroñeros de mayor tamaño (sayolimej, Sarcophagidae spp.) pican también a los seres vivos.
El ‘moscón verde’ (xoxoktiksayolin,no ident.) come carne en descomposición y deposita sus huevos en las
llagas del ganado. “Dos días después, nacen las larvas y se hunden en la carne.” Dicen del ‘moscón agrio
amarillo’ (kostikxokosayolín) que es el ‘moscón de los muertos’ (sayolin mikemej): los busca para depositar
sus huevos. Por eso, su aparición en una casa es de mal agüero: alguien de la casa morirá pronto. Aquí también
opera una lógica metonímica: el mosco que acompaña a los cadáveres anuncia la muerte.

En el imaginario maseual, las plagas que afectan los cultivos se sitúan muy cerca de los parásitos de los
humanos y de los animales: primero, las del maíz, porque “el maíz es nuestra vida (in taol tonemilis)”. Cinco
insectos amenazan la planta. Los frailecillos (tajxismej,  Macrodactylus mexicanus), coleópteros amarillos con
el lomo café, llegan en mayo cuando orece el maíz de primavera (tonalmil): devoran la or macho (miauat)
en la punta de la mata y las ores hembra (xilot) que se forman en el tallo. En los suelos ricos y blandos vive
la ‘gallina ciega’ (nextekuilin, Phyllophaga ravida), larva que se sustenta con las raíces del maíz: se dice que la
gallina que la traga se muere. La pirala del maíz (sinijkochin , Elasmopalpus spp.) penetra hasta el centro del
olote y lo destruye. En julio, la tijerilla (kuitmaxalokuilin , Doru lineare) viene buscando el grano que se está
madurando, mientras que el gorgojo (sinokuilin, Sitophilus zeamais) ataca el maíz ya almacenado. En cuanto
al gorgojo del frijol (eokuilin , Acanthocelides obtectus), se distinguen cuatro clases, tantas como hay variedades
cultivadas de frijol: “El frijol es su casa: lo agujerea y allí se mete.”

Se teme a la campamocha o mantis religiosa (Stagmomantis limbataHahn) pero por motivos muy distintos
de las plagas. Su nombre maseual es Amo Kuali kauayoj ‘caballo del Diablo’: “Si un caballo o una mula la
traga, muere.” Insectívora, la campamocha espera a sus presas con las patas delanteras levantadas, como un
caballo parado en sus patas traseras. Rige aquí el principio mágico de similitud, también evocado por Mauss
(op. cit.). Explica un interlocutor: “Yo escuchaba a los abuelos decir: ‘Un hombre se acostaba con su cuñada.
No quiso corregirse y cuando murió, se convirtió en caballo.” Existe entre los maseualmej la creencia de que
los incestuosos (lo que incluye una relación entre cuñados) ‘no pueden morir’: primero tienen que aguantar
una agonía dolorosa e interminable, y después de su muerte se reencarnan en caballo o en mula. Esta forma
negativa de ‘compartir esencia’ es simétrica y opuesta a la que ya notamos en la creencia en el tonal, o doble-
animal.

La acción maléca de los gasterópodos es más sutil. La palabra xokti (dimin. xoktsin) designa propiamente
la babosa (Arionidae spp.); por sus derivados, engloba los caracoles terrestres (kuoujtajxoktsin. pisilxoktsin,
Gasteropoda spp.), acuáticos (axoktsin, Tiaridae spp.). Se cree que las babosas pueden envenenar con su baba
cuando entran en las casas: “Son de color café, del tamaño de un gusano y andan cerca de los apastles (vasijas
donde se guarda el agua). Son bien cochinas y, con su baba, ‘dibujan, pintan’ (tatajkuilouaj) hasta en el metate
,

58



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

en las tortillas. Una las quita con un palo, porque la persona que las toca o come la tortilla que mojaron se
vuelve tonta (xoxokui).” Los caracoles, al contrario, son inofensivos y viven en los arroyos y en el bosque,
comiendo vegetales en descomposición; nadie los come.

El ijyakokuilin (‘bicho hediondo’- no ident.) no pica, pero cuidado cuando uno lo mueve chapoteando en
el monte: la hediondez que produce es tal que a uno le sale sangre por la nariz.

Alacranes y escorpiones. De forma muy negativa se perciben otros dos arácnidos: el alacrán
(chikomekuitapil – ‘siete colas’, Scorpionidae spp.) y el escorpión (kolot , Chelonetidae spp.):

El alacrán es verde como los granos de pimienta gorda (mimienta, Pimenta dioica [L.] Merrill). Su cola está encorvada y tiene
dos ‘manos’ (los pedipalpos) y seis patas para caminar. Su cabeza es pequeña. Vive en el suelo, debajo de algún palo; uno lo
encuentra cuando uno va a recoger leña. Pica con su cola: ¡mátalo antes! Escarba su morada, como de un dedo de profundo
y allí vive. No le gusta lo despejado. Los alacranes van por pareja: el más grande es la hembra. El escorpión es grande y negro:
muerde con sus pinzas. Su cuerpo es aplastado. También se le ve en los agujeros que hacen los grillos: ¡a lo mejor los come!
Para que no te pique, ¡aplástalo con el pie o con un palo!

Hay que tener las mismas precauciones con las escolopendras (sempoualmayej – ‘veinte manos’,
Scolopendridae spp.), negras y rojas. Pueden alcanzar treinta centímetros de largo. Viven bajo las piedras y los
troncos podridos. Se ven sobre todo en tiempo de las grandes lluvias, en julio y agosto, en el monte, en la milpa
y también se meten a las casas: “¡Te pueden picar mientras estás durmiendo! Es venenosa como la serpiente.
Pincha (teistekui) con dos ganchos que tiene debajo de la cabeza (las forcípulas); no es para comer, sino
para defenderse. Tu piel se pone morada como sangre quemada (estata). Se cura uno tomando aguardiente
y masticando tabaco.” En efecto, como se trata de un veneno ‘frío’ como el de la víbora, se debe cura con un
remedio caliente, siguiendo el principio alopático que caracteriza la medicina tradicional maseual.

Los gusanos (ijkochijmej). Se distinguen dos grandes categorías de larvas: los gusanos (ijkochimej) y las
orugas (sipomej). Los maseualmej conocen bien el ciclo de las metamorfosis de los insectos. Por ejemplo, del
gusano kuaokuilin (no ident.), parásito del palo de hormigo (kuaokuilkuouit,  Lippia pringlei Briq.) se dice:
“Mientras crece, se queda dentro del árbol y cuando es adulto se cambia en crisálida (chilokuilin ‘insecto-
chile’) y de allí se hace mariposa, la totajtsinpapalot (‘mariposa de Nuestro Padre’). A su vez, la mariposa
pondrá huevos que se harán kuaokuilimej.” Como ya mencionamos, a menudo se designan las larvas con
nombres diferentes de los insectos adultos.

Nuestros interlocutores distinguen trece clases de gusanos. Ocupan un lugar importante en las
representaciones maseual, a tal punto que la caries dental, por ejemplo, se llama tanokuilin ‘el gusano de los
dientes’. La nomenclatura se reere a su ambiente de vida que puede ser a la vez su alimento: por ejemplo, el
maíz, la madera (cinco géneros de árboles parasitados) o la carne en putrefacción. Entre los gusanos acuáticos,
uno, el atsotsonkeponi (‘maromero del agua’) corresponde a las larvas de los mosquitos (Culícidae spp.); sus
piruetas se pueden observar en las cisternas o achicuales (aichkual) y en los apastles (ajpas) donde se guarda el
agua. El otro, que se designa simplemente como aokuilin, ‘bicho de agua’, “no se ve” pero se supone que vive
en los charcos, y se le atribuye las comezones provocadas por las micosis del pie. Ambos están asociados con
la estación de grandes lluvias (ueykiaujtaj, de junio a octubre). Otros gusanos se nombran metafóricamente
en función de su aspecto o de su color, como el metsti iijxoch (‘vómito de luna’ – no ident.).

El chamakiijkochin y el xiloxochiijkochin infestan respectivamente el chamaqui (chamakijisuat, Heliconia
spp.) y el jilosuchil (xiloxochit, Pseudobombax ellipticum [HBK.] Dug.), dos plantas ornamentales. El primero
es minúsculo y vive en el agua que se acumula en la corola de esta or gigante, muy buscada para las
decoraciones de los altares domésticos en Semana Santa y en Corpus Christi. El segundo es más grande y
come las hojas de jilosuchil: “Estamos libres de ellos en agosto: ya se hicieron mariposas.”

Varios gusanos son comestibles. Es el caso de las larvas blancas que se encuentran partiendo los troncos
de algunos árboles, como el ya mencionado kuaokuilin y el gusano (ojtajkochin- no ident.) del tarro (ojtat,
Guadua angustifolia Kunth); se aprecian como alimento, asados en el comal. Para obligar el kuaokuilin a salir,
se vierte agua caliente en el agujero donde vive y se agarra en seguida que asoma la cabeza. Estas dos larvas

59



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

comestibles también ayudan a curar las úlceras en la boca y la piorrea (tempalan, ‘boca podrida’). Las formas de
aplicación varían: “Se puede partir en dos, a lo largo, y aplicarlo donde duele. Lo mejor es comérselo crudo, o
aplastarlo, medio cocido, en las partes infectadas. Si no, se recoge la baba que escupe y se frota con ello la parte
enferma. ¨En la perspectiva alopática de la medicina autóctona, la piorrea es una enfermedad ‘caliente’ y el
cuerpo frío y viscoso del gusano o su baba son antídotos perfectos. Operan aquí dos principios. Primero, el de
contigüidad: tiene que haber un contacto físico con las encías enfermas. En segundo lugar, el de metonimia:
la baba del gusano posee las mismas propiedades curativas que el gusano entero.

En cuanto al gusano gordo y comestible xonookuilin, (ysania agrippina) que vive en el jonote (xonot,
Heliocarpus spp.), no es apreciado por todos. Dice una anciana: “Algunos de nuestros hermanos los comen
hervidos, pero son duros como cuero, como coyunturas […] En mi casa nunca comimos.” No es solo cuestión
de gusto; Este gusano es muy raro. Según otra interlocutora: “Los xonookuilimej no nacen a partir de huevos.
Ya son grandes cuando se ven sobre el árbol y ¡se quedan siempre en el mismo! Dicen que nacen de un
relámpago (tapetanilot) y se colocan sobre el árbol.” Se relacionan los xonookuilimej con los rayos, porque
se observan precisamente en el momento de las grandes lluvias en julio y agosto, cuando son frecuentes los
truenos y los rayos. Este nacimiento sobrenatural afectará a los que los consumen: “Estos gusanos no son
animales buenos. No es ‘nuestro dios’ (todios es decir San Miguel) que los va a colocar allí. No son los gusanos
que nos van a comer. Por eso, si alguien los comía, se coloca en su ataúd cuatro matitas de jonote, para que los
xonookuilimej no cubran su cuerpo mientras lo llevan al panteón.” Otras personas opinan, sin embargo, que
los xonookuilimej nacen naturalmente de macho y hembra: “Yo los veía bajar del tronco por pares: el macho
es más delgado y la hembra más redonda.”

En la cosmovisión maseual, algunos gusanos tienen la misión especial de devorar los cadáveres y no hay
que ponerles trabas. Son las larvas de las ‘moscas de los muertos’ (kostikxokosayolin,‘ mosca agria amarilla,’
Sarcophagidae sp.). Se considera que la muerte denitiva de una persona ocurre cuando se saca el cadáver
de la casa, donde se le veló toda la noche. En este momento, se echa sobre el féretro un puñado de maíz,
“para que las aves grandes que hay adonde él va, no lo ataquen y mejor se coman los granos.” Durante el
trayecto hasta el panteón, las moscas de los muertos deben poner sus huevos en el cadáver y no se debe permitir
interferencia alguna; en este caso, que los xonookuilimej, cubriendo el cuerpo, impidan a los ‘buenos gusanos’,
empezar su labor. La magia simpática, que hace colocar matitas de jonote para atraer a lo xonookuilimej
opera simultáneamente según los principios de metonimia (la parte representa el conjunto) y de similitud (lo
semejante actúa sobre lo semejante).

Un misterio profundo rodea el origen del ‘vómito de luna’ (metstiiijxoch, no ident.). “Estos gusanos son
pequeños y rojizos, delgados y babosos como deos. Donde caen, hacen una bola y se mueven despacio, en
bola. Dejan el suelo mojado donde pasan. Son lisos y no muerden. Pueden caer incluso enfrente de la casa.
Se quedan en el camino, no van a los matorrales. No se sabe cómo nacen porque cuando caen ya son grandes.
¡Esos no los comen ni los pollos! ¨Claro que a nadie se le ocurriría comérselos, pero: El que no tiene miedo
y tiene los pies agrietados aplastará estos gusanos con sus pies, dándoles vuelta para que salga toda el agua.
Morirán los gusanos y él saldrá aliviado – Pero ¿de dónde caen estas bolas rojizas, abuelita? – ¿Quién sabe?
Vienen de arriba.” Aquí opera la alopatía propia de la medicina maseual: los gusanos babosos curarán la piel
reseca y agrietada de los pies. Y se aplica otro principio de la magia simpática: la muerte del animal cura al
hombre (Mauss 1960: 59).

Así que, en contraparte de los daños que los gusanos causan a las plantas útiles, algunos no solamente
son comestibles y sabrosos, sino que también tienen propiedades medicinales. Por su parte, los gusanos
de Sarcophagidae y el ‘vómito de luna’ son repulsivos; sin embargo, los primeros cumplen una misión
indispensable que hace parte del proceso cósmico y los segundos constituyen un remedio (¡esto sí, reservado
a los más audaces!). En cuanto a la larva de la ysania, los riesgos de orden sobrenatural que uno corre
comiéndosela pueden ser anulados por la magia simpática. Parecería que los servicios que rinden los gusanos
sean de naturaleza alimenticia o mágica, hacen sus depredaciones más aceptables.

60



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

Las orugas. Hemos identicado unos quince ‘géneros’ de orugas (sipomej); a su vez siete de ellas se
subdividen en dos, tres y hasta en cuatro ‘especies’. Las que parecen interesar más a los maseualmej son las larvas
de Nymphalidae, macrolepidópteros nocturnos (youalpapalot ‘mariposa nocturna’), parásitas de las plantas.
Como para los gusanos, la nomenclatura indica a menudo la planta parasitada: así la xalxokosipo es la oruga
del guayabo (xalxokot , Psidium guajava L.). Varias orugas tienen una predilección por las plantas cultivadas:
se las encuentra en las milpas, en las tomateras, en los chilares, en huertos y cafetales donde pueden hacer
daños importantes: así los kuapachsipomej (‘orugas del musgo de árbol’- no ident.) suben en la a un árbol de
guaje (uaxkuouit, Leucaena leucocephala [Lam.] de Wit) y en un día lo dejan sin una hoja. Las orugas grandes
también pican a la gente, como lo relata una interlocutora: “No muerden con su boca, pero son peludas y
pican con sus púas.” La ‘almohada del sol’ (tonal itsompal. no ident.) se esconde debajo de las hojas del maíz
cuando está maduro y que una va a doblar la mata. Su vellón (-tojmiyo) esconde sus púas (-uijuitsyo): “¿No la
viste y la tocaste? ¡Ay qué dolor! Te van a salir pupas en la piel y el escozor no te dejará dormir.” Por su parte,
el borreguillo (chokoy,  Nymphalidae sp.) venenoso, se esconde en los capulines (kapolkuouit, Clidemia spp.)
llenos de frutos sabrosos: “Una ya no se atreve a recogerlos porque es su árbol preferido!” Sin embargo, el
insecto mismo provee el remedio: hay que aplastarlo con un palo o una piedra y untar la piel irritada con sus
entrañas (ikuit). Si ya no se ve la oruga, uno se podrá untar con aguardiente, jugo de tabaco o sabia de mafafa
blanca (kekejxikilit, Xanthosoma robustum Schott) “para calmar el dolor un poco”.

Techichini, la oruga que embruja. La depredación se da también a un nivel sobrenatural. Sobre la oruga
techichini (‘la que mama a la gente’- Nymphalidae, sp.) nos explicó una anciana:

No tiene pelos, está desnuda (xipetstik). Las hay de dos clases. Las pequeñas, verdes, no hacen daño a la gente y se encuentran
en los chilares y las tomateras. La grande se ve caminar a orilla de la vereda. Su lomo es amarillento y mide una cuarta (25
cm) de largo. Su cuerpo es gordo como un olote. Su cabeza es grande con una especie de gorra; sus ojos son como los de un
pollo. Levanta la cabeza cuando ve a alguien: como que lo siente. Se ve su boca que hace como muecas. Ésta tiene dueño
(teaxka) y hechiza (tetetsauia). Camina hacia una persona que ella conoce: una mujer joven que todavía no ha tenido hijos.
La techichini la adormece y la mujer se va a acostar al mediodía. Entonces llega con su compañera, la salamandra (talkonet).
Cada una agarra uno de sus pechos y mama. Mientras dure el hechizo, esa mujer no podrá estar encinta. Si ves en el camino a
esa techichini, lo único que puedes hacer es agarrarla con un palo e irla a botar lejos. Si la matas, uno de tus hijos morirá. Sólo
una mujer mayor, que ya no puede tener hijos, la puede matar. Eso lo escuchaba contar a las señoras, hace mucho tiempo.

Se dejan adivinar las equivalencias simbólicas. La oruga techichini ‘grande, desnuda, con una especie de
gorra’, es el niño recién nacido. La salamandra o tlalconete (talkonet, Itshmura sp.) con su cuerpo viscoso y que
pocas veces se ve fuera de la tierra, es el feto. Las dos juntas se apropian la esencia del niño por nacer. Primero
se hechiza a distancia la joven y se la induce a dormir a mediodía. El contacto físico, durante el simulacro de
amamantamiento, conrma el hechizo. La ‘mujer mayor’ ya tuvo la menopausia y ya no puede ser hechizada.
Tirando lejos la oruga, se rompe el embrujo que impedía a la mujer joven tener hijos.

A este grupo pertenece la avispa ‘enterradora’ (tetokani , Scoliolidae sp.). Hedionda y solitaria, “hace un
agujero donde entierra un insecto que capturó. Creo que regresa para comérselo. No hace nido: duerme donde
sea. No te avisa cuando va a llegar: pasa y pica rápido.” Agrega nuestro interlocutor: “Pica por maldad, no
es para comer.”

CONCLUSIONES

En resumen, los insectos y arácnidos que chupan la sangre muerden, devoran el maíz, pican ‘por maldad’,
provocan dolorosas erupciones cutáneas y hechizan a las mujeres jóvenes, denen un campo de la depredación,
de orden material o sobrenatural, que es una dimensión de la concepción maseual del cosmos. Los parásitos
hacen parte del mundo, como los brujos hacen parte de la sociedad real: unos y otros toman sin dar nada a
cambio. Las referencias simbólicas apuntan a la existencia de hechos sobrenaturales nefastos: ya sea que se
trate de los ‘piojos del  diablo’  (las  pulgas),  de  la  asociación  del  techichini  con  un  réptil  repulsivo  que  embrujan

61



Etnobiología, 2025, 23(3), ISSN: 2448-8151

a las mujeres jóvenes o de los tetechkalakini, avatares de los ángeles mandados por Dios después del Diluvio
Universal y que traicionaron su misión sentándose sobre cadáveres.

Hemos podido constatar en este estudio que la clasicación maseual de insectos y arácnidos. Parte de la
‘super-familia’ okuiltsitsin, es una agrupación heterogénea que constituye la más amplia categoría del mundo
animal (identicamos 141 ‘géneros’) y comprende mayoritariamente los artrópodos terrestres, insectos y
arácnidos. Dentro de esta ‘super-familia’ la morfología es el criterio principal para distinguir 12 ‘familias’:
las avispas (alsimitmej), las abejas (nektsitsin), los jicotes o tábanos (xikojmej), las hormigas (askamej), las
moscas y mosquitos (moyomej), las mariposas (papalomej), los chapulines y grillos (chapolime.), las cucarachas
(xopepemej), las orugas (sipomej), los gusanos (ijkochijmej), las arañas (tokamej) y las babosas y caracoles
(xoktsitsin). Sin embargo, varios bichitos no hacen parte de ninguna categoría morfológica, sino que se
designan solamente por sus nombres ‘genéricos’.

Como hemos podido constatar, este artículo muestra cómo los insectos y arácnidos, de acuerdo con
los saberes y las prácticas de los maseualmej de la Sierra Nororiental de Puebla, establecen relaciones de
depredación entre sí y con los maseualmej. En contraparte, otros animalitos hacen parte de un amplio esquema
de reciprocidad. De ellos nos ocuparemos en otro artículo.

LITERATURA CITADA

Beaucage, P. y Rojas Mora X. 2021. Cosmologi#as nahua (maseual) y totonaca (tutunaku#) de la Sierra Norte de Puebla
(Me#xico). Primera parte: el tiempo de la creacio#n » Anales de Antropologi#a 55 (2) (julio-diciembre): 151-167 .

Beaucage, P. y Rojas Mora X. 2022. Cosmologi#as nahua (maseual) y totonaca (tutunaku#) de la Sierra Norte de Puebla
(Me#xico), Segunda parte: las ‘almas’, los dueños, las fuerzas malécas » Anales de Antropologi#a 56 (1) (enero-
junio): 7-22.

Beaucage, P. y Taller de Tradición Oral del CEPEC 2012. Cuerpo, cosmos y medio ambiente entre los nahuas de la Sierra
Norte de Puebla. Una aventura en antropología. Plaza y Valdés, México.

Beaucage, P. y Taller de Tradición Oral del CEPEC 2016. Se taxkaltsin saj … Kilit, nanakat uan takilot tein tikuaj /
Una tortillita no más … Los vegetales en la alimentación maseual. Telesecundaria Tetsijtsilin. Cuetzalan.

Berlin, B., D.E. Breedlove & P.H. Raven 1974. Principles of Tzeltal Plant Classification. Academic Press, New York.
Borror, D. J. et R. E. White. 1970. Insects. Houghton Mifflin, Coll. e Peterson Field Guide Series. Boston.
Greiff, M. 1985. Spanish-English-Spanish Lexicon of Entomological and Related Terms. Commonwealth Institute of

Entomology, Slough (R. U.)
Mauss, M. [1905] 1960. Esquisse d’une théorie générale de la magie. En Sociologie et anthropologie. Presses Universitaires

de France. Paris: 1-141.
Ortigoza Téllez, F. 1980. Juan Oso. Cuento relatado por Francisco Ortigoza Téllez. La Semana de Bellas Artes (153):

4-11.
Ramos-Elorduy, J. 2010. e importance of edible insects in the nutrition and economy of people of the rural areas of

Mexico. Ecology of Food and Nutrition. 36(5): 347-366. DOI:10.1080/03670244.1997.9991524
Ramos-Elorduy, J. 2015. Acridofagia y otros insectos. Universidad Autónoma de Sinaloa.
Ramos-Elorduy, J., 2004. La etnoentomología en la alimentación, la medicina y el reciclaje. In: Morrone, J.J., Yañez,

O. and Vargas I. (eds.) Biodiversidad taxonomía y biogeografía de artrópodos de México: hacia una síntesis de su
conocimiento. CONABIO, Instituto de Biología, pp. 329-413.

Ramos‐Elorduy, J. 1997. Insects: a sustainable source of food? Ecology of food and nutrition, 36(2-4), 247-276.
Reynoso Rábago, A. y Taller de Tradición Oral del CEPEC 2006. El cielo estrellado de los mitos maseuales. (2 vol.)

Universidad de Guadalajara, Guadalajara.
Rodríguez Almeida, N., Gualinga, R. D. D., Fox, S. B. L., & Garofalo, M. F. M. 2023. Etnoentomología en la

nacionalidad Kichwa de Pastaza: un estudio de las relaciones entre los insectos y la cultura. Polo del Conocimiento,
8(12): 411-428.

62



Pierre Beaucage, et al. DEPREDADORES O ALIADOS. LOS INSECTOS Y ARÁCNIDOS (OKUILTSITSIN) EN ...

Sánchez Aguilera, C. 1992. Taxonomía de insectos. Puebla, Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla
(UPAEP).

Suaste Barajas, K., A. Villegas, E. Masferrer Kan y K.A. Bab Stanley 2024. Clasicación tradicional maseual de los
anbios y reptiles en Cuetzalan del Progreso, Puebla, México. Revista Etnobiología, 22 (2): 46-62.

Toledo, V. M. y P. Moguel 1997. Searching for sustainable coffee in México. e Importance of Biological and Cultural
Diversity. En Rice, A.M., A.M. Harris y J. McLean, coord. Proceedings of the First Sustainable Coffee Congress,
September 1996: 163-185.

Wagley, 1983. Welcomeof Tears: e Tapirapé Indians of Central Brazil. Waveland Press.
Zambrano Yepes, J., Torres, F. G., Santos, E. C. B., & Martínez, C. D. (2022). Etnoentomología en la cosmovisión

de los pueblos indígenas del municipio de Inírida, Colombia. Renovat: Revista de Estudios Interdisciplinarios en
Ciencias Sociales, Tecnología e Innovación, 8(1), 83-95.

Zamora Islas, E. 1988. “L’âme captive et les Quatre Lieux du Monde”. Culture 8 (2): 81-87.

Licencia Creative Commons CC BY 4.0

63

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



