
14

RESUMEN

La acelerada pérdida de diversidad biológica y cultural hace necesario reconocer el papel de los pueblos y 

comunidades indígenas y afrodescendientes que trabajan en la recuperación de sus identidades culturales y la 

preservación de sus territorios. Este estudio adoptó el paradigma biocultural y documenta cómo el uso de plantas 

medicinales promueve la recuperación de la memoria y patrimonio del pueblo Muisca en Sesquilé, Colombia.  El 

diseño metodológico reconoce la información etnobotánica en el contexto de vida de las comunidades y de sus 

interacciones con el entorno. El proceso de investigación vinculó miembros de la comunidad en el diseño, en 

la aplicación de los métodos y en las decisiones sobre análisis y diseminación de resultados. Se realizaron seis 

recorridos etnobotánicos con miembros de la comunidad y 19 entrevistas semiestructuradas, siguiendo criterios 

de muestreo por conveniencia. La información cualitativa se codificó en dos categorías: medicina en comunidad, 

y medicina tradicional y prácticas asociadas. Se documentaron 144 especies de plantas con uso medicinal, perte-

necientes a 62 familias botánicas, de las cuales 63% son nativas y 37% exóticas. Se evidencia que la comunidad 

Muisca de Sesquilé ha vivido un proceso de revitalización cultural en torno al uso de plantas medicinales. Se 

destaca la medicina en comunidad como práctica central que incide en la recuperación de la memoria biocultural, 

la transmisión intergeneracional de conocimientos y el restablecimiento de vínculos con el territorio ancestral.

PALABRAS CLAVE: conocimiento tradicional, etnobotánica, plantas medicinales, pueblos indígenas, relaciones 

interculturales. 

MEDICINA EN COMUNIDAD Y MEMORIA 
BIOCULTURAL EN EL PUEBLO MUISCA DE SESQUILÉ, 
CUNDINAMARCA, COLOMBIA

Andrés Felipe Amaris-Álvarez1*, Daniel Mauricio Díaz-Rueda2, Camilo Augusto Chautá- 
Paéz3, Gabriel Ricardo Nemogá Soto1-4

1Grupo de Investigación Política y Legislación en Biodiversidad, Recursos Genéticos y Conocimiento tradicional (PLEBIO). 

Universidad Nacional de Colombia sede Bogotá.
2Grupo de investigación en Memoria Biocultural y Botánica Económica (GIMBBE). 

Universidad Nacional de Colombia sede Bogotá.
3Comunidad Muisca Los hijos del maíz de Sesquilé (Cundinamarca- Colombia).

4Programa de Maestría en Gobierno Indígena - Universidad de Winnipeg (Canadá). 

*Correo: afamarisa@unal.edu.co

Fecha de recepción: 24-julio-2020 Fecha de aceptación: 28-marzo-2021

Revista Etnobiología. Vol 19, Num. 2. Agosto 2021. pp: 14-29    ISSNe 2448-8151; ISSN  1665-2703

mailto:afamarisa@unal.edu.co


Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

15

INTRODUCCIÓN

Dadas las altas tasas de deforestación e indicadores de 

pérdida de biodiversidad en Colombia (Minambiente, 

2018), es importante reconocer el papel que los pueblos, 

comunidades indígenas y afrodescendientes cumplen 

en la conservación de la naturaleza. El Convenio de 

Diversidad Biológica y la Declaración de las Naciones 

Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas des-

tacan los modos de vida de los pueblos y comunidades 

en la conservación de la biodiversidad y los ecosistemas 

(Cariño y Colchester, 2010). En los territorios de las co-

munidades indígenas y afrodescendientes se encuentran 

el 53.4% de los bosques naturales de Colombia, con el 

46.1% en resguardos indígenas y el 7.3% en territorios 

colectivos de comunidades negras (Santos et al., 2016). 

Las áreas y territorios conservados por pueblos indígenas 

y comunidades locales cubren millones de hectáreas 

alrededor del mundo, que ocupan más del 85% de 

las áreas designadas para la conservación (Schmidt y 

Peterson, 2009). Estos territorios, en comparación con los 

administrados por los gobiernos, han sido cuidados por 

sus comunidades custodias, mediante conocimientos y 

prácticas que preservan la diversidad biocultural (García 

et al., 2018; Parra, 2019). Un factor clave en el uso de los 

bosques es la estructura de la tenencia de la tierra en 

zonas de alta diversidad, como ocurre en comunidades 

indígenas, negras o campesinas (Santos et al.,2016; 

García et al., 2018; Osejo et al., 2018). En Colombia, los 

procesos de reconocimiento y afirmación cultural de 

comunidades étnicas a partir de la Constitución de 1991 

tienden a contribuir a la recuperación, preservación y 

transmisión del patrimonio biocultural de las comunidades 

(Nemogá, 2015).

Por patrimonio biocultural se entiende a los saberes, 

conocimientos, innovaciones, expresiones culturales, 

prácticas productivas y de organización social, de co-

munidades indígenas y locales, que emergen de sus 

formas de vida y de sus relaciones con ecosistemas, 

plantas, animales, entidades espirituales y sitios de 

especial significación en sus territorios (Cabildo Mayor 

Chigorodó, 2019). El patrimonio biocultural se mantiene 

colectivamente y se vincula a la diversidad genética, de 

MEDICINE IN COMMUNITY AND BIOCULTURAL MEMORY IN THE MUISCA PEOPLE OF SESQUILÉ, CUNDINAMARCA, 

COLOMBIA

ABSTRACT

The accelerating loss of biological and cultural diversity calls for the recognition of indigenous peoples and Afro-

descendants communities’ role in revitalizing and preserving their cultural identities and territories. This case 

study adopts a biocultural framework to document how the recovery of medicinal plant use is fostering Muisca 

people in Sesquilé (Colombia) to bring back their biocultural memory and collective heritage. The methodology 

analyses ethnobotanical information within the context of the daily community life and their interactions with the 

environment. The research process involved community members in the design, data collection, data analysis, and 

dissemination of research findings. In applying purposely sampling criteria, the study included six ethnobotanical 

walks and 19 semi-structured interviews with community members. The qualitative data was grouped into two 

categories: community medicine, and traditional medicine and associated practices. This study documented 144 

species of plants with medicinal use, 63% were native and 37% were non-native, belonging to 62 botanical families. 

The study documents the Muisca community process of cultural revitalization through the recovery of medicinal 

plant use. It underlines community medicine as a pivotal practice in biocultural memory recovery, intergenerational 

knowledge transmission, and the reconnection to ancestral territory. 

KEYWORDS: ethnobotany, indigenous peoples, intercultural relations, medicinal plants, traditional knowledge. 



16

especies y de ecosistemas del territorio y a los valores 

culturales y espirituales de las comunidades (Swiderska, 

2006; McRuer y Zethelius, 2017). De igual forma, la 

memoria biocultural hace referencia a las dimensiones 

intelectuales y sensoriales del patrimonio biocultural 

de una comunidad. Antes que un legado inmutable y 

petrificado en el pasado, la memoria biocultural refleja los 

procesos de perturbación, adaptación y resistencia que 

han impactado las formas de vida, la identidad cultural 

y las relaciones de las comunidades con sus territorios 

(Toledo y Barrera, 2008; Urquijo, 2011).

La noción de patrimonio biocultural no promueve museos 

bioculturales (Urquijo, 2011; Boege, 2015). Las varias ex-

periencias de fortalecimiento del patrimonio biocultural, 

vía la construcción de proyectos regionales autonómicos 

y endógenos a diferentes escalas, muestra que son via-

bles procesos de empoderamiento por comunidades que 

resisten o resignifican las políticas públicas, económicas, 

educativas sociales y culturales coloniales, impuestas por 

el mercado y el Estado (Boege, 2015). Un ejemplo son 

las múltiples visiones que convergen con los principios 

del Buen Vivir en movimientos indígenas (Gudynas, 

2011). Ellas proponen un proyecto alternativo, distinto 

al paradigma económico dominante y homogeneizante, 

compatible con un enfoque biocultural y la valoración 

del conocimiento tradicional (Gudynas, 2011; Gudynas 

y Acosta, 2011; Constanzo, 2017). 

Reconocer y promover el manejo de recursos naturales 

y culturales tomando en cuenta el conocimiento tradi-

cional que las comunidades poseen, se convierte en 

una estrategia acertada en prácticas de conservación 

y restauración, pues incluyen el modo de vida de las 

comunidades (Ens et al., 2016; Wehi y Lord, 2017).  

En comunidades cuyos territorios ancestrales fueron 

expropiados y ocupados, y cuyas identidades fueron 

impactadas por estrategias de genocidio físico o cultural, 

la relación con sus territorios pende de procesos de 

recuperación de su memoria biocultural y transmisión 

de patrimonio biocultural. Ejemplo de esto se da en  

algunas comunidades Muisca como la de Sesquilé, 

en donde el vínculo con el territorio es referente para 

actividades como la medicina tradicional, la obtención 

de materiales para la cerámica y el tejido, pero además 

para su sentido de identidad, pertenencia y conexión 

cosmológica (Comunidad Mhuysqa de Sesquilé, 2014). 

En esta comunidad el sentido latente del territorio y 

el múltiple significado de lugares sagrados como la 

laguna de Guatavita, el cerro de las Tres Viejas, el cerro 

Chibchacún y la cascada La Chorrera, permanecieron 

vigentes a pesar de la asimilación avanzada por la Iglesia 

Católica y la educación oficial (Comunidad Mhuysqa de 

Sesquilé, 2014).

 La disolución del resguardo Muisca se completó a 

finales de los años sesenta. Sin embargo, luego de 

varias décadas de exclusión y asimilación, la comunidad 

inició un proceso de recuperación y afirmación de su 

identidad cultural Muisca en las últimas décadas del 

siglo XX. En el año 2000, la comunidad se estableció 

formalmente como Cabildo Indígena bajo la guía de su 

médico tradicional Carlos Mamanché, quien fue asesinado 

en el año 2007. Bajo el liderazgo de Carlos, en 2005 

la comunidad obtuvo recursos para la realización del 

estudio etnológico previsto en el Decreto 2164 de 1995, 

requisito para que el Estado reconozca formalmente a 

una comunidad indígena (Correa, 2011). Como resultado 

del estudio, la Subdirección de asuntos indígenas del 

Ministerio del Interior conceptuó que la comunidad 

Muisca de Sesquilé “reúne los elementos fundamentales 

que demuestran la existencia de una parcialidad indíge-

na en sentido etnológico y jurídico, como lo establece 

la legislación para los pueblos indígenas” (Ministerio 

del Interior, 2006) [oficio OFI06-24884-DET-1000 del 

13 de octubre de 2006]. En 2007 el representante legal 

de la comunidad radicó la solicitud de constitución de 

resguardo o territorio colectivo, la cual aún continúa en 

trámite ante la Agencia Nacional de Tierras. La solicitud 

se fundamenta en el reconocimiento como comunidad 

indígena y el cuidado y protección que la comunidad 

ha ejercido sobre las tierras que conforman la Reserva 

Ambiental del Municipio. El ordenamiento territorial 

del municipio de Sesquilé distingue esta reserva como 

“Común de Indígenas” (Municipio de Sesquilé, Decreto 

135 de 2011), pero no reconoce su titularidad a la co-

munidad. 



Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

17

Antes de la colonización española, el pueblo Muisca fue 

uno de los más avanzados junto a la civilización Maya 

en América Central y el imperio Inca en el sur (Bushnell, 

1996), y ocupaba los valles de los ríos Funza, Bogotá, 

Blanco y Suárez, hasta la laguna de Fúquene. El pueblo 

Muisca también se caracterizó por la importancia de sus 

tradiciones, el uso de la medicina ancestral y la transmisión 

de sus saberes a través de la oralidad. Sin embargo, la 

tradición oral se afectó con la imposición de la lengua 

española bajo el régimen colonial español; los últimos 

hablantes muiscas se registraron al final del siglo XVIII 

(Gamboa, 2015). Hoy la supervivencia de la medicina 

ancestral y la transmisión de saberes se dificultan porque 

cada vez son menos los jóvenes que siguen el camino de 

aprendizaje de la medicina tradicional. Por esta razón, la 

comunidad Muisca de Sesquilé ha realizado esfuerzos para 

revitalizar, fortalecer y lograr que dichos conocimientos, 

además de ser registrados, sean transmitidos en forma 

oral y práctica a niños y jóvenes (Comunidad Mhuysqa 

de Sesquilé, 2014).

A petición expresa de la comunidad, esta investigación se 

estructuró desde un enfoque biocultural para desarrollar 

un ejercicio que reconozca e integre la cosmovisión y 

conocimientos de la comunidad Muisca. A diferencia de 

proyectos de investigación o conservación planteados 

desde una sola disciplina y visión cultural, se buscó 

integrar la cosmovisión y la perspectiva que manejan 

las comunidades sobre su territorio (Harmon, 2007). 

Los enfoques predominantes en investigación biológica 

y socio-ambiental tienen como supuesto una marcada 

división entre naturaleza y cultura (Hewlett, 2009). El 

enfoque biocultural reconoce que las comunidades tienen 

una visión holística sobre su territorialidad y su mundo, 

en donde lo cultural y lo natural están estrechamente 

relacionados (Davidson-Hunt et al., 2012; Nemogá, 2016).

En trabajos anteriores sobre plantas medicinales en 

comunidades Muiscas, se registraron plantas con usos me-

dicinales: 170 en Cota por Zuluaga (1995), 100 en Sesquilé 

por Gutiérrez et al. (2004), y 179 en Cota, Chía y Sesquilé 

por Vásquez (2015). En estos estudios los usos medicinales 

se recopilaron en entrevistas con pobladores y sabedores 

de las comunidades. Zuluaga (1995), documentó una 

pérdida del conocimiento tradicional asociado a plantas 

medicinales en la comunidad Muisca de Cota, por procesos 

de deforestación de la vegetación nativa de la sabana 

de Bogotá. El Programa de Educación Comunitaria (PEC) 

diseñado por la comunidad Muisca de Sesquilé, plantea 

garantizar la transmisión intergeneracional de conocimien-

tos, e incluir usos y costumbres ancestrales relacionados 

con el manejo de plantas medicinales (Mamanché et al., 

2005). Esta visión holística y relacional está presente en 

la percepción Muisca sobre plantas de saber o abuelos 

que educan y la concepción de que cada acción, por 

pequeña que sea, tiene una repercusión física y espiritual 

en el entorno (Comunidad Mhuysqa de Sesquilé, 2014).

El uso de las plantas medicinales se concibe por la co-

munidad como un factor fundamental, entrelazado a 

otros factores, para el cuidado espiritual y físico del 

territorio de las personas (cuerpo, mente y relaciones) 

y del territorio colectivo (en sus dimensión material e 

inmaterial) (Comunidad Mhuysqa de Sesquilé, 2014). La 

comunidad desarrolla estrategias de revitalización en 

varios frentes, por lo que esta investigación se enfoca en 

la medicina tradicional como uno de los caminos hacia 

la recuperación de la memoria biocultural. Así, nuestro 

objetivo general es documentar cómo el uso de plantas 

medicinales promueve la recuperación de la memoria 

y patrimonio biocultural del pueblo Muisca en Sesquilé. 

Este trabajo documenta el camino de la medicina en 

comunidad, como estrategia para fortalecer los procesos 

que se dan a nivel comunitario. Los objetivos específicos 

buscan mostrar cómo el uso de plantas asociadas a 

medicina tradicional propicia prácticas del cuidado y 

conservación de la vida en el territorio (diversidad de 

plantas, animales, agua, suelos, sitios sagrados); y cómo 

el camino de la medicina tradicional y prácticas asociadas 

(huerto de plantas medicinales, interculturalidad, medicina 

en comunidad, educación y transmisión de conocimientos) 

contribuyen a la recuperación de la memoria biocultural 

y al fortalecimiento del patrimonio biocultural Muisca.

MATERIAL Y MÉTODOS

Área de estudio. El caso de estudio se enfoca en la 

comunidad Muisca “Los hijos del maíz”, ubicada en las 



18

veredas Nescuatá, Boitivá, Gobernador y Las Espigas 

(donde se encuentra la casa ceremonial), en el municipio 

de Sesquilé, Cundinamarca, Colombia. Las familias tienen 

viviendas en predios privados-individuales, la mayoría 

en arrendamiento y se ubican en la parte plana del cerro 

Chibchacún (Figura 1). La comunidad está conformada 

por 160 individuos y 48 familias (Comunidad Mhuysqa 

de Sesquilé, 2014).

Entrevistas semiestructuradas. Se empleó una me-

todología cualitativa en la que se triangularon fuentes 

primarias y secundarias. Se realizaron actividades ex-

ploratorias para revisión bibliográfica y encuentros con 

los líderes de la comunidad, integración y preparación 

del equipo de investigación comunitario entre diciembre 

de 2018 y marzo de 2019. Una vez recopilada la infor-

mación preliminar, se procedió a realizar 19 entrevistas 

semiestructuradas a diferentes miembros de la comu-

nidad, incluyendo familias, autoridades, jóvenes, niños 

y sabedores, entre el 8 y el 11 de marzo de 2019. Las 

entrevistas fueron realizadas por un equipo interdisci-

plinario de ocho personas, cuatro investigadores de la 

comunidad Muisca de Sesquilé y cuatro investigadores 

de la Universidad Nacional de Colombia. 

Caminatas etnobotánicas. Se realizaron seis recorridos 

etnobotánicos entre el 9 al 11 de marzo y del 19 al 20 

de octubre de 2019. Estas se realizaron en las áreas 

que aparecen en verde ya que corresponden a los 

terrenos incluídos en el proceso de reconocimiento 

de la comunidad ante la Agencia Nacional de Tierras 

de Colombia  (Figura 1). Se recolectaron ejemplares 

botánicos con base en los estándares internacionales 

de recolección y preservación de muestras (Bean, 2013). 

Figura 1. Tierra común de Indígenas de Sesquilé.



Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

19

Estos fueron procesados, identificados e incluidos en el 

Herbario Nacional Colombiano “COL”, de la Universidad 

Nacional de Colombia, sede Bogotá. Los datos sobre usos 

y plantas fueron brindados por la comunidad, aunque a 

solicitud de sus integrantes, alguna información se man-

tiene con carácter reservado. Finalmente, se analizan los 

datos botánicos en cuanto a su relación con la memoria 

y patrimonio biocultural del pueblo Muisca.

Muestreo. Se utilizó un muestreo no probabilístico estra-

tégico, debido a que la selección de entrevistados se guió 

por la relevancia para los objetivos planteados (Scharager 

y Reyes, 2001). Dado el interés de la comunidad en tener 

indicadores sobre transferencia intergeneracional, se 

entrevistaron a niños de la comunidad, aunque estos 

resultados no son incluidos y analizados en este escrito. 

La metodología de la investigación fue acción participativa 

(IAP) (Fals-Borda, 1985; Fals-Borda et al., 1997; Ander-Egg, 

2001) pero se profundizó mediante el diseño preliminar 

y conjunto del proyecto con miembros de la comunidad. 

Algunos de ellos participaron luego como investigadores 

en diversos niveles en la recopilación de información, 

análisis de la misma y actividades de difusión de los re-

sultados. Para desarrollar las actividades de investigación, 

previamente se obtuvo el consentimiento informado de 

la comunidad. La codificación de la información siguió 

parámetros e identificación de categorías usadas para 

estructurar la presentación de resultados (Cope, 2008; 

Saldaña, 2009).

RESULTADOS Y DISCUSIÓN

Las entrevistas con miembros de la comunidad connotan 

en muchos casos prácticas relacionadas con procesos 

de resistencia y afirmación cultural del pueblo Muisca. 

Se identificaron dos grandes categorías y cuatro sub-

categorías enmarcadas dentro de la recuperación de la 

memoria biocultural y concepción del territorio; la primera 

categoría es Medicina en comunidad con las siguientes 

subcategorías: Plantas medicinales y el papel de la mujer, 

Territorio, prácticas de cuidado y conservación (incluye 

huertos). La segunda categoría es Medicina tradicional 

y prácticas asociadas, que contiene las subcategorías: 

Transmisión de conocimientos e Interculturalidad.  Se 

hace además un breve resumen de los datos botánicos 

y etnobotánico en la categoría de plantas medicinales, 

al final.

1) Medicina en comunidad. Esta categoría refleja el 

entendimiento de la medicina como una práctica en 

comunidad vinculada al territorio donde se desenvuelven 

sus relaciones materiales e inmateriales. Las prácticas 

de medicina ancestrales ligadas al cuidado de la salud, 

según el contexto considerado, son poderosas herra-

mientas de transformación social capaces de llevar a un 

entendimiento de las dinámicas propias de la naturaleza 

y de la especie humana (Bottaso, 2019). En la comunidad 

Muisca, las enfermedades tratadas mediante la medicina 

en comunidad no son necesariamente biomédicas y tienen 

diversos tratamientos.

Una práctica que ilustra estos tratamientos es la toma de 

medicina. Se trata de una actividad en la que participa 

la comunidad e incluye el uso de plantas que tienen un 

carácter ceremonial. La planta con más reportes sobre 

usos en este contexto, no solo en la comunidad Muisca 

de Sesquilé, sino en otras comunidades, es el tabaco 

o hoska (Nicotiana tabacum L.). Esta planta se usa en 

varias ceremonias y rituales de muchas comunidades 

indígenas en el continente americano (Zuluaga, 1995). 

El uso de la hoja de coca (Erythroxylum coca Lam) en 

el pueblo Muisca aparece documentado en reportes 

coloniales (Langebaek-Rueda, 1986), aunque la comunidad 

de Sesquilé ha renovado su uso mediante intercambio y 

re-aprendizaje reciente con comunidades Iku y Kogui de 

la Sierra Nevada de Santa Marta. En la Figura 2 se puede 

observar a miembros de la comunidad masticando hojas 

de coca que se mezclan con cal obtenida de conchas de 

mar, la cual se lleva en un calabazo o poporo (Lagenaria 

siceraria (Molina) Standl). Otras plantas con usos similares 

son los tijiquíes (tyhyky) (Brugmansia sanguinea (Ruiz 

& Pav.) D. Don, Brugmansia aurea Lagerh), especies 

originarias de las regiones subtropicales de Sudamérica. 

Las medicinas ceremoniales preparadas con yagé o 

ayahuasca (Banisteriopsis caapi Spruce ex Griseb, C. 

V. Morton) y yopo (Anadenanthera peregrina L. Speg.), 

se usan en algunas ceremonias de la comunidad. Estas 



20

plantas sagradas y sus ceremonias llegaron a la comunidad 

de Sesquilé por intercambio con culturas amazónicas, 

especialmente del Putumayo y los Llanos Orientales 

venezolanos. Su adopción en la comunidad es resultado 

de encuentros con sabios y médicos tradicionales de otras 

comunidades. En estos casos, sólo médicos tradicionales 

o taitas de los pueblos Inga o Kamentsá que manejan 

la medicina en sus territorios de origen, ofician ceremo-

nias de yagé o yopo en la comunidad. Las prácticas de 

sanación con plantas sagradas propias de otras culturas 

contribuyen a la revitalización de usos ceremoniales de 

plantas como el tabaco y el tyhyky usadas ancestralmente 

por los Muiscas. Las plantas con usos ceremoniales solo 

se ofrecen bajo el contexto del territorio que ocupa la 

comunidad: “el proceso de reconocimiento como Muiscas 

ha venido del trabajo y de la adecuación del territorio 

y su recuperación, así cada planta tiene su lugar… si no 

hay medicina no hay procesos comunitarios”.

La comunidad “Los hijos del maíz” enfrenta un gran riesgo 

para la transmisión de los conocimientos y saberes, no solo 

los relacionados con plantas medicinales, sino en general 

con su cosmovisión, esto lo ha enunciado la comunidad 

incluso dentro de su plan de vida (Comunidad Mhuysqa 

de Sesquilé, 2014). Comunidades Indígenas que cuentan 

con el reconocimiento de sus territorios ancestrales 

desarrollan estrategias de recuperación y revitalización 

de la lengua, control de la educación y reconocimiento 

de los médicos tradicionales y sabedores para asegurar 

la transmisión intergeneracional de conocimientos (CRIC, 

2004; Ospina 2015). Como se anotó antes, aunque la 

comunidad indígena fue reconocida como tal desde 2007 

por el Ministerio del Interior, la gestión por la titulación 

del resguardo continúa hoy ante la Agencia Nacional 

de Tierras. Como comenta el actual gobernador de la 

comunidad Ernesto Mamanché:“el mayor riesgo es que 

sin el reconocimiento del territorio no hay seguridad para 

mantener el conocimiento”.

Figura 2. En La laguna del cacique Guatavita, la relación entre territorio y medicina da cuenta como a través de prácticas comunitarias en este caso un 
pagamento, ayuda a la construcción de una memoria y patrimonio bioculturales.



Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

21

a) Plantas medicinales y el papel de la mujer. Dentro de 

la categoría medicina en comunidad la mujer desempeña 

un papel central. Las mujeres promueven las tradiciones 

asociadas al manejo de huertas medicinales y a la trans-

misión de prácticas y saberes relacionados. Las huertas 

son lugares privilegiados para la enseñanza y transmisión 

de conocimientos sobre plantas medicinales cultivadas. 

La mujer también lidera ceremonias como la bendición 

de semillas y es centro de ceremonias que celebran sus 

contribuciones como un eje vital para la vida y organización 

de la comunidad. La comunidad propicia la participación 

de la mujer reconociendo la estructura matrilineal de la 

antigua sociedad Muisca, como dice un entrevistado: 

“venimos tratando de que podamos generar un sentido 

de pertenencia de que la ley de origen es por línea 

matriarcal, entonces las mujeres también han entrado 

en ese proceso, aparte de que la transmisión también 

se generó por la parte masculina, pero sí generando ese 

despertar a las mujeres en nuestro territorio”.

El proceso de fortalecimiento de las mujeres en la comu-

nidad Muisca de Sesquilé se manifiesta en la práctica de 

las diferentes ceremonias, rituales y tradiciones asociadas 

a las plantas medicinales y plantas sagradas ya que hay 

conocimientos dentro de la medicina tradicional que 

manejan exclusiva o principalmente las mujeres. Ejemplo 

de lo anterior lo constituyen las plantas usadas en el te-

mazcal para mujeres, la preparación del tabaco (Nicotiana 

tabacum) para uso por vía nasal y la bendición de semillas. 

A su vez, cuentan con sus propios espacios ceremoniales 

como es “la casa de mujeres” en la que se reúnen para 

celebrar las diferentes ceremonias y rituales en las que 

no puede participar ningún hombre a menos que ellas así 

lo dispongan (Comunidad Mhuysqa de Sesquilé, 2014). 

Similar a la cosmovisión de otros pueblos indígenas de 

los Andes, la comunidad Muisca propicia la participación 

de las mujeres en sus propios espacios como estrategia 

para que lo femenino pueda revitalizarse y cohesionarse, 

para lograr un equilibrio entre lo femenino y masculino. 

Al otorgarle estos espacios a las mujeres, la comunidad 

Muisca reconoce su rol como elemento importante para 

la existencia del pueblo Muisca (Dagua et al., 1998;  

Estermann, 2008). 

b) Territorio, prácticas de cuidado y conservación. En 

la toma de medicina, que involucra plantas ceremoniales, 

hay protocolos, que no necesariamente están escritos 

y  que definen en qué contextos (espacio, tiempo) se 

da la medicina y a quién se le otorga, dependiendo 

de la época o ciclo del año, así como del estado físico 

o espiritual de la persona, estos protocolos se basan 

entonces en la cosmovisión Muisca y propenden a 

respetar las tradiciones y costumbres de este pueblo.

Un ejemplo del uso de estos protocolos es el círculo de 

palabra, esta una de las ceremonias más relevantes, ya 

que en ella se comparte el pensamiento, la tradición, 

cantos y la medicina de la casa. El uso del tabaco en sus 

diferentes formas como espíritu del camino es básico 

para la comunidad. Cuando se hace una reunión, cere-

monia y demás primero se debe aquietar el pensamiento 

y limpiarlo para que la palabra fluya de forma armónica; 

es así que la hoska se sopla por las fosas nasales para 

que llegue directamente al pensamiento de la persona 

y reciba una conexión desde la coronilla en su cabeza 

luego baja esta energía por su columna vertebral hasta 

sus pies y vuelve y sube hasta el corazón.

Es una danza espiritual que hace la medicina en los seres 

humanos, una vez se armoniza la persona ya está lista 

para ser parte del círculo donde podrá escuchar a los 

demás  y compartir su propia palabra como vehículo 

de medicina también. La palabra buena construye 

pero la palabra mala destruye. Por eso hay que limpiar 

el pensamiento y aligerar las cargas energéticas y 

espirituales para ser parte del círculo. La aplicación de 

esta medicina varía en propósito e intención ya que se 

puede usar para controlar o aliviar malestares generales 

asociados a la mente y al cuerpo, se usa para tratar 

también enfermedades respiratorias y psicológicas 

entre otras.

Estas y muchas prácticas se aprenden a través de la 

oralidad, la experiencia de convivencia y la observación 

del territorio como parte fundamental de la medicina 

en comunidad. La medicina en comunidad y el territorio 

se dan en íntima vinculación: 



22

“y no en todos los territorios se puede tomar medicina, 

tú no puedes ir a la ciudad porque ese no és el territorio 

para tomar medicina, hay que tener los espacios, hay 

que identificar una interpretación del territorio, con las 

enseñanzas que nos dieron Carlos y los taitas y los 

médicos tradicionales”.

Estudios sobre restauración y conservación de especies 

y ecosistemas adelantados por pueblos indígenas en 

otros contextos, también registran la observación de 

protocolos guiados por principios de respeto, reciproci-

dad y cuidado para el reconocimiento del territorio. Por 

ejemplo, en la iniciativa sobre seguridad alimentaria del 

pueblo Meskwaki que consiste en una red de granjas 

orgánicas autosustentables conocidas como “Red Earth 

Gardens” localizadas en el noreste de los Estados Unidos 

de América,  y en el caso sobre restauración ecológica 

del esturión de lago (Acipenser fulvescens Rafinesque, 

1817) por el pueblo indígena Ottawa en Norteamérica, se 

evidencia que desde las comunidades la conservación de 

biodiversidad se enmarca en el propósito de restablecer 

las relaciones de identidad y mutua conectividad entre 

las personas y el territorio, los seres que lo habitan 

(plantas, animales, entes espirituales) (Whyte et al., 

2016). Estas visiones se integran a los protocolos que 

manejan las comunidades en sus investigaciones Desde 

la visión Muisca, la integridad del territorio hace parte 

de la medicina e involucra prácticas de cuidado, reco-

nocimiento y restauración cuando ha habido pérdida 

parcial del territorio e introducción de plantas foráneas 

a lo largo de su historia. El efecto de la sanación de la 

medicina en comunidad, su práctica y recuperación se 

ven perturbados por la pérdida o deterioro del territorio, 

cuando se presenta un desequilibrio en este, se puede 

afectar la disponibilidad de plantas para tratar dolencias, 

lo que causa consecuencias negativas para las prácticas 

de medicina en comunidad (Zuluaga, 1995). 

En cuanto a la incorporación de plantas, la comunidad 

“Los hijos del maíz” ha agregado plantas de otros ter-

ritorios (37% del total documentadas), como la ruda 

(Ruta graveolens L.), la ortiga negra (Urtica urens L.), 

la ortiga blanca (Urtica dioica L.) y el eucalipto blanco 

(Eucalyptus globulus Labill.), que presentan varios usos 

medicinales. De igual forma, la comunidad también 

ha recuperado los usos de algunas plantas nativas 

del territorio, con las que se han realizado acciones 

de reforestación en la reserva “común de indígenas” 

de Sesquilé con ayuda de la Corporación Autónoma 

Regional de Cundinamarca (CAR) (Comunidad Mhuysqa 

de Sesquilé, 2014). Estas acciones de reforestación 

implican procesos de recuperación de usos de plantas 

nativas en el territorio, tal como se observa por ejemplo 

en la figura 3 donde los más jóvenes participan en el 

reconocimiento del territorio. Así se fortalece el territorio 

desde una perspectiva y sentido biocultural, no sólo en 

sus características biofísicas, sino en la reconstitución 

de sus relaciones de intimidad y pertenencia con las 

nuevas generaciones. 

La comunidad ha recuperado e incorporado plantas 

ligadas a su cosmovisión e identidad cultural, como 

el tabaco o la hoska (Nicotiana tabacum), la coca 

(Erythroxylum coca) y los tyhyky (Brugmansia aurea, 

B. sanguinea). El efecto terapéutico de estas plantas, 

y en general de todas las demás, depende también de 

una dimensión subjetiva reconocida como el interés del 

paciente. Como lo explica el líder en medicina tradicional 

Camilo Chautá: 

“En todos los tratamientos y ceremonias por lo gene-

ral siempre van las plantas, la planta no es solo una 

herramienta, es un espíritu y un agente vivo también. 

Dentro de la medicina se hace la coordinación energética 

entre el paciente y la planta, por eso se dice siempre 

que el 40% o 50% es lo que hace el médico o sabedor 

y la planta, pero el otro 50% lo hace la persona. Si la 

persona no cree en lo que está haciendo de nada le va 

a servir, por muy buena que sea la planta. Si se bloquea 

energéticamente a la planta ella no va a interactuar 

con la energía propia de la persona y así como entró 

al cuerpo saldrá. Por eso es importante tener buen 

pensamiento y una intención para usar una planta”.

El carácter ceremonial reconocido por los participantes 

y los protocolos de uso de plantas medicinales son 

relevantes para el contexto de uso de la planta y el logro 

del propósito terapéutico deseado.  En las cosmovisiones 

http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/fishcatget.asp?genid=110
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/fishcatget.asp?spid=9747
http://en.wikipedia.org/wiki/Constantine_Samuel_Rafinesque
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/getref.asp?id=19654
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/getref.asp?id=19654


Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

23

de los pueblos indígenas andinos, las relaciones con 

plantas medicinales y semillas no se limitan a su uso como 

recursos. Para las comunidades Quechua, la tierra es la 

madre y las semillas son miembros de la familia, hijas que 

reciben cuidado, atención y cariño (Ishizawa, 2010). Los 

pueblos indígenas de Norteamérica mantienen relaciones 

de identidad y filiación con diversos animales mediante 

el sistema de clanes (Cajete y Little Bear, 2000). 

En relación a las prácticas de medicina en comunidad 

y el manejo del territorio, la comunidad identifica pro-

blemáticas como la deforestación y la ganadería, que 

influyen negativamente en el conocimiento que se tiene 

de las plantas medicinales, o que afectan las fuentes de 

agua, la vegetación nativa, su fauna o en general la salud 

en el territorio. Así uno de los entrevistados menciona:   

“hay más problemas que los pueden afectar como la 

destrucción de las montañas y el bosque ya que en ellas 

está el conocimiento y si se pierden o destruyen estas, este 

conocimiento se va y es muy difícil recuperarlo…. además 

que las especies forestales invasoras, los monocultivos, 

la ganadería, también van contaminando el aire, las 

aguas. Eso afecta tanto al territorio como al ser humano”.

2) Medicina tradicional y prácticas asociadas. En las 

entrevistas se identificó al médico tradicional y líder funda-

dor de la comunidad Carlos Mamanché, como la persona 

que inició el proceso de recuperación y apropiación de la 

medicina tradicional. En su infancia, Carlos aprendió de su 

abuela paterna y años más tarde de varias comunidades 

indígenas de Colombia, especialmente del Amazonas 

y de la Sierra Nevada de Santa Marta. Él recorrió gran 

parte del territorio de Sesquilé para recuperar algunos 

usos de plantas, desarrollando un proceso de formación 

con las personas más jóvenes, incluyendo niños y niñas. 

Quienes lo acompañaron son los que hoy continúan y 

lideran la estrategia de medicina en comunidad para 

la reconexión y apropiación del territorio a través de 

las plantas y las tradiciones recuperadas dentro de la 

comunidad. Se identificaron dos subcategorías como 

prácticas asociadas a la medicina tradicional, la transmisión 

de conocimientos y la interculturalidad, ambos caminos 

marcados por Carlos Mamanché para la revitalización de 

la medicina tradicional.

a) Transmisión de conocimientos. Comprende múltiples 

preocupaciones y el interés de los miembros de la co-

munidad sobre la transmisión de conocimientos, no sólo 

sobre plantas medicinales sino de diferentes aspectos de 

la cultura. La transmisión de conocimientos tradicionales 

también se refiere a quienes los transmiten y a los con-

textos en los que ello ocurre. Al interior de la comunidad 

se refiere a prácticas adoptadas por la comunidad como 

procesos de educación propia, orientados a transmitir 

los saberes, las creencias y la cosmovisión. 

En la comunidad se identifica un líder en educación propia, 

pero todos los adultos son responsables de la transmi-

sión de prácticas y pensamiento a los más jóvenes. Se 

identificaron prácticas de transmisión intergeneracional 

que ayudan a la recuperación de la memoria biocultural 

y la cosmovisión de la comunidad. Por ejemplo, los niños 

participan en las ceremonias de la comunidad, y se orga-

Figura 3. A) Carlos Mamanché enseñando a los niños sobre plantas medicinales de huerta en el cabildo de la comunidad; B) Niños y jóvenes de la 
comunidad haciendo un recorrido por el cerro de las tres viejas (sitio sagrado) para entregar los pagamentos.

A B



24

nizan varios talleres para transmitir enseñanzas sobre el 

cuidado de la tierra, en aras de apropiar la concepción 

del territorio y su cuidado.

Sin embargo, la comunidad también enfrenta obstáculos 

para la transmisión de estos saberes, entre los cuales 

están la falta de interés, tal como lo dice un miembro 

de la comunidad: “es que la verdad, ahorita este tiempo 

es difícil para uno poder de verdad inculcarle a la 

gente, a los muchachos que es lo que de verdad sirve, 

es complicado (no hay interés). No, no hay interés, 

porque lo único que les interesa es la ciudad, que ir a 

la universidad, que aprender no sé qué”.

Estas dificultades en la transmisión de conocimientos 

afectan a varias comunidades, siendo acentuadas por 

la pérdida de las lenguas indígenas (Cruz-Casallas et 

al., 2017). Adicionalmente, los procesos de industriali-

zación y la transformación de la ruralidad en Colombia 

propiciaron la migración hacia los grandes centros 

urbanos, en el caso de la comunidad, hacia la ciudad 

de Bogotá. Sin embargo, personas de la comunidad 

han identificado algunas posibles estrategias para 

la transmisión de conocimientos como el uso de las 

TIC (Tecnologías de información y comunicación). Un 

miembro de la comunidad señala: hay que dejar de 

creer que la tecnología o el emprendimiento virtual no 

funcionan porque de hecho funcionan bastante bien, 

solo que es necesario enfocar estas herramientas a 

la pedagogía propia”.

La comunidad ha iniciado un proceso de recuperación 

del muysccubun (lengua Muisca) como un componente 

principal de su identidad. La recuperación del nombre 

de las plantas y de los lugares de especial significado 

cultural en muysccubun es parte de una pedagogía 

propia (Comunidad Mhuysqa de Sesquilé, 2012). Aunque 

este es un camino fundamental para la recuperación de 

su memoria biocultural, los obstáculos que enfrenta la 

comunidad en este frente son enormes, si se tiene en 

cuenta que los últimos hablantes de la lengua vivieron 

hasta finales del siglo XVIII (Gamboa, 2015). Hoy las 

iniciativas más sistemáticas hacia la revitalización de 

la lengua Muisca tienen que apoyarse en las fuentes 

coloniales escritas, dejadas por los misioneros en 

su tarea de erradicar la cultura nativa e imponer la 

religiosidad y dominación colonial española. 

 b) Interculturalidad. Esta característica implica que 

la comunidad fortalece su identidad cultural en comu-

nicación e interrelación con otros pueblos indígenas 

y con la sociedad en general. La comunidad compar-

te algunos de sus conocimientos sobre tradiciones, 

cosmovisión y la forma como se relacionan con el 

territorio con personas, comunidades e instituciones 

externas. En sus relaciones con otras comunidades y 

con sectores institucionales, la comunidad también 

transmite e intercambia su visión y pensamiento. Este 

intercambio de conocimientos no está motivado por 

beneficios económicos, pero sí contempla pautas para 

la protección del conocimiento tradicional. 

Los participantes externos conocen y se interesan en 

la historia de la comunidad como heredera y habitante 

de los territorios ancestrales donde vive el espíritu 

Muisca. La participación externa es aceptada incluso 

en ceremonias que involucran plantas sagradas como 

el tabaco y la hoja de coca. Este camino conduce a la 

construcción de solidaridades y colaboraciones externas 

con propósitos previstos en el plan de vida comunitario. 

El pueblo Muisca de Sesquilé, también ha buscado y 

propiciado intercambio con otras tradiciones culturales 

del territorio colombiano y del exterior (Comunidad 

Mhuysqa de Sesquilé, 2012).

Como se mencionó, el uso de la hoja de coca se ha 

nutrido en la etapa más reciente a partir de intercambios 

con pueblos que pertenecen a la familia lingüística 

chibcha y que habitan la Sierra Nevada de Santa Marta, 

como los Iku y los Kogui. Medicinas basadas en el 

yagé y el yopo han entrado en la comunidad a través 

de intercambios con otros pueblos indígenas. Este 

camino de revitalización cultural es el resultado de la 

interacción y el trueque de conocimientos sobre plantas 

medicinales inaugurado por Carlos Mamanché. 

El temazcal y el San Pedro (Echinopsis pachanoi  (Britton 

& Rose) H. Friedrich & G.D. Rowley) llegaron al territorio 



Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

25

Muisca de Sesquilé a través de un médico tradicional pro-

cedente de México, y a su vez la comunidad compartió con 

él la medicina del tabaco y algunos conocimientos sobre el 

tyhyky (Brugmansia spp.). La ceremonia de temazcal ha 

sido adoptada en la comunidad. En la figura 4 se hace un 

resumen de la memoria y patrimonio biocultural Muisca.

3) Plantas medicinales. Esta categoría recoge todas las 

referencias sobre tratamientos con plantas medicinales. 

En las caminatas etnobotánicas se hicieron 188 colec-

ciones botánicas, seriadas bajo el número de colección 

de D. Díaz-R. En total se identificaron 144 especies de 

plantas con usos medicinales en la comunidad Muisca de 

Sesquilé, pertenecientes a 62 familias botánicas. Como se 

observa en la Tabla 1, 90 son nativas (63%), de las cuales 

24 son cultivadas (17%), 60 son silvestres (42%) y seis 

son endémicas de Colombia (4%). Las 54 restantes son 

plantas exóticas o introducidas (37%), entre las que hay 33 

cultivadas (23%), 15 naturalizadas (10%), cinco adventicias 

(3%) y una adventicia y cultivada (1%).

La familia botánica mejor representada es Asteraceae 

con 21 especies (15%), seguida de Solanaceae con 11 

(8%), Lamiaceae con 10 (7%), Rosaceae con ocho (6%) y 

Ericaceae y Fabaceae con cinco especies cada una (3%). 

Esta información muestra al igual que otros estudios que 

se han realizado con otras comunidades Muiscas del 

departamento de Cundinamarca en Colombia (Zuluaga, 

1995; Vásquez, 2015) una diversidad biocultural asociada a 

plantas medicinales en la comunidad Muisca de Sesquilé, 

el presente estudio sobre la flora medicinal es exhaustivo 

y centrado en la zona que aparece en la Figura 1, la tierra 

común de indígenas de Sesquilé. La documentación de los 

usos medicinales muestra el amplio manejo de plantas. En 

cuanto a los usos medicinales por familia, los resultados 

presentados en la Tabla 2 no difieren significativamente de 

estudios anteriores (Gutiérrez et al., 2004; Vásquez, 2015). 

Por lo tanto, se advierte una constante en la transmisión 

y preservación de conocimientos. Los usos se describen 

en el Anexo 1.

CONCLUSIONES

Esta investigación sobre el proceso de recuperación de 

la memoria y el fortalecimiento del patrimonio biocultu-

ral se vincula al esfuerzo de la comunidad Muisca por 

rescatar el uso de plantas medicinales en su búsqueda 

por restablecer el tejido de relaciones con su territorio 

Figura 4. Para el pueblo Muisca las plantas son consideradas como antiguos sabios educadores que están presentes en las prácticas ancestrales en una 
relación de equivalencia mutua, ayudando al cuidado físico y espiritual del territorio, a su equilibrio; cuando se afecta el territorio se causa un efecto 

negativo sobre las plantas (línea punteada), afectando la memoria y patrimonio biocultural Muisca.

https://revistaetnobiologia.mx/index.php/etno/libraryFiles/downloadPublic/4




26

ancestral. El trabajo profundizó un enfoque participativo 

con la comunidad Muisca de Sesquilé involucrando inves-

tigadores de la comunidad. La comunidad avanza en un 

proceso de reconocimiento y fortalecimiento luego de su 

reconocimiento como parcialidad indígena en Colombia. 

El estudio encontró que el uso de plantas medicinales 

configura una práctica de medicina, definida como la 

medicina en comunidad, mecanismo que cohesiona la 

identidad cultural. Además de articular el sentido de co-

munidad, esta práctica tiende un puente para restablecer 

relaciones con el territorio ancestral y para el rescate de 

conocimientos que se debilitaron con la pérdida de tierras 

colectivas y del lenguaje.

También, se encontró que los esfuerzos de revitalización 

cultural no se han restringido a acciones intracomunitarias 

dentro del pueblo Muisca en búsqueda de una medicina 

tradicional congelada en la historia. Desde sus pasos 

iniciales, la comunidad se ha nutrido de intercambios 

y aprendizajes de otras culturas en una dinámica inter-

cultural. A través de un proceso de intercambio activo, 

ha incorporado selectivamente plantas medicinales y 

ceremoniales de otros contextos bioculturales propios de 

pueblos amazónicos, de la Sierra Nevada de Santa Marta, 

e incluso de pueblos hermanos de México. Esta dinámica 

intercultural del proceso muisca también se refleja en el 

alto porcentaje de plantas exóticas o introducidas (37%) 

que hacen parte de la herbolaria local.

La medicina en comunidad es uno de los ámbitos de 

revitalización de la comunidad al lado de las prácticas 

agrícolas, la alimentación, los tejidos, la educación, la 

resignificación del territorio y la recuperación de la 

lengua. La medicina en comunidad contribuye al proceso 

colectivo de recuperación de la memoria biocultural 

al igual que facilita afianzar vínculos con el territorio 

ancestral que la comunidad persigue en su proceso de 

reconocimiento por parte del Estado. 

Estudios similares de colaboración entre academia 

y comunidades, sobre bases de equidad e inclusión 

epistémica, podrían contribuir al fortalecimiento de los 

otros ámbitos de revitalización comunitaria y, como 

resultado, a la conservación de la diversidad biológica y 

cultural. En este estudio, el relacionamiento y articulación 

con investigadores de la comunidad, las entrevistas, las 

caminatas etnobotánicas permitieron la construcción 

de conocimiento que sirve a la comunidad, aunque los 

resultados son aún limitados para atender las necesi-

dades expresadas sobre educación y transferencia de 

conocimientos a las próximas generaciones. 

 Por las limitaciones que presentó este estudio no se 

pudo profundizar más en un análisis cualitativo de los 

datos obtenidos en torno a otras categorías relacionadas 

con otros ámbitos de revitalización y recuperación de la 

Tabla 1. Origen y forma de manejo de las plantas medicinales de la 
comunidad Muisca de Sesquilé.

ORIGEN Y FORMA DE 
MANEJO

CANTIDAD 
DE ESPECIES

PORCENTAJE 
DE ESPECIES

Nativa y silvestre 60 42%

Exótica y cultivada 33 23%

Nativa y cultivada 24 17%

Exótica y naturalizada1 15 10%

Nativa (endémica) 6 4%

Exótica y ruderal2 5 3%

Exótica, ruderal y cultivada 1 1%

Total general 144 100%
 
1especies introducidas en la región y que han logrado establecerse 
como una población estable y en equilibrio con el resto de la co-
munidad biológica; 2plantas que se desarrollan espontáneamente 
en espacios antropizados como huertos, jardines y caminos.

Tabla 2. Familias botánicas representativas de las plantas medicinales de 
la comunidad Muisca de Sesquilé.

FAMILIA 
BOTÁNICA

CANTIDAD DE 
ESPECIES

PORCENTAJE 
DE ESPECIES

Asteraceae 21 15%

Solanaceae 11 8%

Lamiaceae 10 7%

Rosaceae 8 6%

Ericaceae 5 3%

Fabaceae 5 3%

Apiaceae 3 2%

Myrtaceae 3 2%

Piperaceae 3 2%

Plantaginaceae 3 2%

Polygonaceae 3 2%

Las demás familias 69 48%

Total general 144 100%



Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

27

memoria biocultural. Metodológicamente las herramientas 

usadas como las entrevistas, las caminatas etnobotánicas, 

así como el apoyo de la comunidad y sus investigadores 

se configuran en una estrategia acertada encaminada a 

la construcción de un conocimiento por y para la comu-

nidad. Es importante que estos procesos de construcción 

colectiva de conocimiento se sigan avanzando con las 

comunidades de diferentes contextos bioculturales, ya 

que el conocimiento generado es muy útil.

AGRADECIMIENTOS

A la comunidad Muisca “Los hijos del maíz” de Sesquilé 

(Cundinamarca), por la disposición, la colaboración y el 

apoyo prestados para la realización del proyecto, incluyen-

do el consentimiento informado para la toma de datos. 

A la abuela Rosa González y a los gobernadores Marco 

Antonio Mamanché (en 2019) y Ernesto Mamanché (en 

2020), que apoyaron la realización de este proyecto. A 

los investigadores de la comunidad, quienes participaron 

activamente en las etapas del proyecto. Al profesor Oscar 

Lizarazo, por la gestión y ejecución administrativa para 

la realización de la investigación. A Jimmy Rodríguez por 

la elaboración del mapa. A Colciencias (Minciencias) por 

la financiación de este proyecto, con el contrato 284 de 

2018. Al programa de Maestría en Gobierno Indígena de 

la Universidad de Winnipeg (Canadá). 

LITERATURA CITADA

Ander-Egg, E. 2001. Métodos y técnicas de investigación 

social. Grupo Editorial Lumen. Buenos Aires, 

Argentina.

Bean, T. 2013. Collection and preserving plant specimens, 

a manual. Department of Science, Information 

Technology, Innovation and the Arts. Brisbane.

Bernal, R., S. R. Gradstein y M. Celis. (eds.). 2019. Catálogo 

de plantas y líquenes de Colombia. Instituto de 

Ciencias Naturales, Universidad Nacional de Colombia, 

Bogotá. ULR: http://catalogoplantasdecolombia.unal.

edu.co

Bottasso, N. 2019. Sistemas y prácticas de medicina 

ancestral para el desarrollo sostenible. Etnobiologia 

17(3): 5-19.

Boege, E. 2015. Hacia una antropología ambiental para 

la apropiación social del patrimonio biocultural 

de los pueblos indígenas en América Latina. 

Desenvolvimento e Meio Ambiente, 35, 101-120.

Bushnell, D. 1996. Colombia, una nación a pesar de sí 

misma: de los tiempos precolombinos a nuestros 

días. Editorial Planeta. Bogotá, Colombia. 

Cabildo Mayor de Chigorodó (CMC). 2018. (1st 

Edition) Dayi Zarea. “Nuestra Tierra” Protocolo de 

Protección y Promoción del Patrimonio Biocultural 

del Pueblo Embera”. Edición especial Protocolos 

Comunitarios Bioculturales. Chigorodó, Antioquia, 

Colombia.

Cajete, G. y Bear, L. L. (2000). Native science: Natural 

laws of interdependence (Vol. 315). Clear Light 

Publishers. Santa Fe, NM.

Cariño, J. y M. Colchester. 2010. From Dams to 

Development Justice: Progress with’ Free, Prior 

and Informed Consent’Since the World Commission 

on Dams. Water Alternatives 3(2): 423–437.

Comunidad Mhuysqa de Sesquilé. 2012. Observatorio 

Mhuysqa. Un espacio para volver al origen. 

Sesquilé, Colombia

Comunidad Mhuysqa de Sesquilé. 2014. Plan de vida 

de la comunidad Mhuysca de Sesquilé: Güeta, el 

plan del resurgimiento. (Copia digital) Disponible 

en: http://sie.car.gov.co/handle/20.500.11786/3584

6#page=1 (verificado 30 de abril 2020)

Costanzo, M. 2016. Perspectivas de cambio desde el 

Sur. Pensamiento crítico desde la raíz. Cuadernos 

de Filosofía Latinoamericana 37(115), 45-69.

Cope, M. 2008. Coding Qualitative Data. En: I. Hay. 

(ed.). Qualitative Research Methods in Human 

Geography, 2nd ed. University Press. Oxford.

Correa, F. 2011. Desencializando lo indígena. En: G.R. 

Nemogá (ed.). Las naciones indígenas en los 

Estados contemporáneos. Cátedra Jorge Eliécer 

Gaitán. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá.

CRIC, C. R. I. D. C. 2004. ¿ Qué pasaría si la escuela…: 

30 años de construcción de una educación propia. 

Programa de Educación Bilingüe e Intercultural. 

CRIC, Fuego Azul Popayán, Colombia.

Cruz-Casallas, N. E., E. Guantiva-Sabogal y A. Martínez-

Vargas. 2017. Apropiación de la medicina tradicional 

http://catalogoplantasdecolombia.unal.edu.co
http://catalogoplantasdecolombia.unal.edu.co
about:blank


28

por las nuevas generaciones de las comunidades 

indígenas del departamento de vaupés, Colombia. 

Boletín Latinoamericano y del Caribe de Plantas 

Medicinales y Aromáticas 16(3): 263–277.

Dagua Hurtado, A., M. Aranda & L.G. Vasco. 1998. 

Guambianos: hijos del aroiris y del agua. Bogotá: 

Los Cuatro Elementos.

Davidson-Hunt, I J., K. L. Turner, A. T. Mead, J. Cabrera-

Lopez, R. Bolton, C. Idrobo y J. P. Robson. 2012. 

Biocultural design: a new conceptual framework 

for sustainable development in rural indigenous 

and local communities. SAPIENS. Surveys and 

Perspectives Integrating Environment and Society 

5(2):33-45.

Ens, E., M.L. Scott, Y M. Rangers, C. Moritz y R. Pirzl. 

2016. Putting indigenous conservation policy into 

practice delivers biodiversity and cultural benefits. 

Biodiversity and Conservation 25(14): 2889-2906. 

DOI: https://doi.org/10.1007/s10531-016-1207-6

Estermann, J. (2008). Si el Sur fuera el Norte: Chakanas 

interculturales entre Andes y Occidente. Editorial 

Abya Yala. Quito, Ecuador.

Harmon, D. 2007. A Bridge over the Chasm: Finding 

Ways to Achieve Integrated Natural and Cultural 

Heritage Conservation. International Journal of 

Heritage Studies 13(4-5): 380-392. DOI: https: //doi.

org/10.1080/1352725070135109

Hewlett, B. S. 2009. Commentary: An Evolutionary 

Biocultural Approach to the Organization of 

Intracultural Diversity. Ethos 37(2): 197-204. DOI: 

https: //doi.org/10.1111/j.1548-1352.2009.01038.x

Fals-Borda, O. 1985. El problema de cómo investigar la 

realidad para transformarla: por la praxis. Tercer 

Mundo. Lima, Perú.

Fals-Borda, O., K. Lewin y S. Kemmis. 1997. La 

Investigación Acción-Participativa Inicios y 

Desarrollos. Tercer Mundo Editores Lima, Perú.

Gamboa, J. A. 2015. Los muiscas y su incorporación 

a la monarquía castellana en el siglo XVI: nuevas 

lecturas desde la Nueva Historia de la Conquista. 

Diálogos en patrimonio cultural I. Los muiscas y su 

incorporación a la monarquía castellana en el siglo 

XVI: nuevas lecturas desde la Nueva Historia de la 

Conquista, 11-33.

García, E., P. Suárez, A. Ome, D. Leguía, A. Camacho, A. 

Yepes y M. Rodríguez. 2018. Perspectiva del pueblo 

indígena frente a la deforestación y degradación 

del territorio: un insumo para la construcción e 

implementación de Bosques Territorios de Vida - 

Estrategia Integral de Control a la Deforestación 

y Gestión de los Bosques. Programa ONU-REDD. 

Bogotá.

Gudynas, E. 2011. Buen Vivir: today’s tomorrow. 

Development, 54(4), 441-447. DOI: https://doi.

org/10.1057/dev.2011.86

Gudynas, E., & A. Acosta. 2011. La renovación de la 

crítica al desarrollo y el buen vivir como alternativa. 

Utopía y praxis latinoamericana, 16 (53), 71-83.

Gutiérrez, M., C. Mamanché y J. Romero. 2004. Plantas 

medicinales en la comunidad muisca de Sesquilé, 

Cundinamarca, Colombia. Cabildo Muisca de 

Sesquilé. Cundinamarca, Colombia.

Ishizawa, J. 2010. Affirmation of cultural diversity–

Learning with the communities in the central Andes.  

En Tauli-Corpus V, Enkiwe-Abayao L, De Chavez 

R, (Eds). Towards an Alternative Development 

Paradigm: Indigenous People’s Self-Determined 

Development. Baguio City: Tebtebba Foundation.

Mamanché, C., H. Montero y C. Valenzuela. 2005. 

Proyecto de educación comunitario PEC de la 

comunidad Muisca de Sesquilé Cundinamarca. 

Documento en elaboración. Cabildo Muisca de 

Sesquilé. Cundinamarca, Colombia.

McRuer, J., & M. Zethelius. 2017. The difference 

biocultural “place” makes to community efforts 

towards sustainable development: youth 

participatory action research in a marine protected 

area of Colombia. International Review of Education: 

Journal of Lifelong Learning 63(6), 847–870. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11159-017-9690-x

Minambiente. 2018. Resultados monitoreo de la 

deforestación. Disponible en: https://pidamazonia.

com/content/resul tados-monitoreo-de- la-

deforestaci%C3%B3n-2018  (verificado 3 de mayo 

2020).

Ministerio del Interior. 2006. Dirección de Asuntos 

Indígenas, Rom y Minorías. Oficio OFI06-24884-

DET-1000 del 13 de octubre de 2006.

http://doi.org/10.1007/s10531-016-1207-6
about:blank
https://doi.org/10.1007/s11159-017-9690-x
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018


Amaris-Álvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

ETNOBIOLOGÍA 19 (2), 2021

29

Municipio de Sesquile. Decreto 135 de 2011. Consultado 

en: https://concejo-sesquile.micolombiadigital.

g ov. c o / s i t e s / c o n c e j o - s e s q u i l e / c o n t e n t /

f i les/000041/201 1_proyecto-de-acuerdo-

final-21022019.pdf (verificado mayo 2 de 2020).

Nemogá, G. R. 2015. “Limitada Protección de 

la Diversidad Biocultural de la Nación” En. 

Corte Constitucional de Colombia. Memorias, 

X Encuentro Constitucional por la Tierra. 

Ibagué. Colombia. Disponible en: http://www.

corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20

Jurisdiccional%202014.pdf (verificado mayo 3 de 

2020)

Nemogá, G. 2016. Diversidad Biocultural: Innovando 

en investigación para la conservación. Acta 

Biológica Colombiana 21(1), 311-319. DOI: http://

doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920

Osejo, A., W. Marín, V. Posada, S. Sánchez y S. 

Torres. 2018. Zonas de Reserva Campesina en el 

escenario del posconflicto. En: Moreno, L. A, G. I. 

Andrade y Goméz, M. F. (eds.). 2018. Biodiversidad 

2018. Estado y tendencias de la biodiversidad 

continental de Colombia. Instituto de Investigación 

de Recursos Biológicos Alexander von Humboldt. 

Bogotá, D. C., Colombia.

Parra, L. 2019. Documento técnico: Iniciativa de apoyo 

a los TICCA - Territorios de vida en Colombia. 

Bogotá: Programa de Pequeñas Donaciones del 

GEF. 

Saldaña, J. 2009. The coding manual for qualitative 

researchers. Sage, London., England.

Santos, A., P., García, P. García, A. Suárez y T. 

Tobón. 2016. Mapeo, caracterización y análisis 

de los Pueblos indígenas, Afrodescendientes y 

Campesinos para la construcción de la Estrategia 

nacional REDD. Programa ONU-REDD. Bogotá, 

Colombia.

Schmidt, P. M. y M. J. Peterson. 2009. Biodiversity 

conservation and indigenous land management 

in the era of self-determination. Conservation 

Biology 23(6): 1458-1466. DOI: http://doi.

org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x

Scharager, J. y P. Reyes. 2001. Muestreo no 

probabilístico.  Metodología de la investigación 

para las ciencias sociales. Pontificia Universidad 

Católica de Chile. Santiago, Chile.

Swiderska, K. 2006. Protecting traditional knowledge: 

A holistic approach based on customary laws and 

bio-cultural heritage. In: Ninan, K. (Ed.). Conserving 

and valuing ecosystem services and biodiversity. 

London.

Toledo, V. M. 2014. La memoria biocultural: 

la importancia ecológica de las sabidurías 

tradicionales (Segunda edición, Ser. Territorios 

del saber). Editorial UC, Editorial Universidad del 

Cauca. Popayán, Colombia.

Urquijo, P. S. 2011. Comentarios en torno a la memoria 

biocultural. Desacatos 35: 194–198. 

Vásquez, C. 2015. Informe Contrato de prestación de 

servicios CPS-002-15. Sociedad Colombiana de 

Etnobiología. Bogotá, D.C.

Wehi, P. M. y J. M. Lord. 2017. Importance of including 

cultural practices in ecological restoration. 

Conservation Biology 31(5): 1109-1118. DOI: https://

doi.org/10.1111/cobi.12915

Whyte, K. P., J.P. Brewer & J.T. Johnson. 2016. Weaving 

Indigenous science, protocols and sustainability 

science. Sustainability Science 11(1): 25-32. DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11625-015-0296-6

Zuluaga, R. 1995. El legado de las plantas medicinales 

en la Sabana de Bogotá: Investigación histórica y 

etnobotánica de la flora medicinal en el municipio 

de Cota (Cundinamarca) (No. 581.63409861 Z94). 

Fundación Herencia Verde, Santafé de Bogotá 

(Colombia) Ministerio de Salud, Santafé de Bogotá. 

Colombia.

https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920
http://doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920
http://doi.org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x
http://doi.org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x

