Revista Etnhobiologia. Vol 19, Num. 2. Agosto 2021. pp: 14-29 ISSNe 2448-8151; ISSN 1665-2703

Fecha de recepcién: 24-julio-2020 Fecha de aceptacion: 28-marzo-2021

MEDICINA EN COMUNIDAD Y MEMORIA
BIOCULTURAL EN EL PUEBLO MUISCA DE SESQUILE,
CUNDINAMARCA, COLOMBIA

Andrés Felipe Amaris-Alvarez", Daniel Mauricio Diaz-Rueda?, Camilo Augusto Chauta-
Paéz3, Gabriel Ricardo Nemoga Soto™*

'Grupo de Investigacion Politica y Legislacion en Biodiversidad, Recursos Genéticos y Conocimiento tradicional (PLEBIO).
Universidad Nacional de Colombia sede Bogota.

2Grupo de investigacion en Memoria Biocultural y Botanica Econdmica (GIMBBE).

Universidad Nacional de Colombia sede Bogota.

3Comunidad Muisca Los hijos del maiz de Sesquilé (Cundinamarca- Colombia).

‘Programa de Maestria en Gobierno Indigena - Universidad de Winnipeg (Canada).

*Correo: afamarisa@unal.edu.co

RESUMEN

La acelerada pérdida de diversidad biolégica y cultural hace necesario reconocer el papel de los pueblos y
comunidades indigenas y afrodescendientes que trabajan en la recuperaciéon de sus identidades culturales y la
preservacion de sus territorios. Este estudio adoptd el paradigma biocultural y documenta como el uso de plantas
medicinales promueve la recuperacion de la memoria y patrimonio del pueblo Muisca en Sesquilé, Colombia. El
disefio metodolégico reconoce la informacién etnobotanica en el contexto de vida de las comunidades y de sus
interacciones con el entorno. El proceso de investigacion vinculd miembros de la comunidad en el disefo, en
la aplicacion de los métodos y en las decisiones sobre analisis y diseminacién de resultados. Se realizaron seis
recorridos etnobotanicos con miembros de la comunidad y 19 entrevistas semiestructuradas, siguiendo criterios
de muestreo por conveniencia. La informacion cualitativa se codificd en dos categorias: medicina en comunidad,
y medicina tradicional y practicas asociadas. Se documentaron 144 especies de plantas con uso medicinal, perte-
necientes a 62 familias botanicas, de las cuales 63% son nativas y 37% exdéticas. Se evidencia que la comunidad
Muisca de Sesquilé ha vivido un proceso de revitalizacién cultural en torno al uso de plantas medicinales. Se
destaca la medicina en comunidad como préctica central que incide en la recuperacién de la memoria biocultural,

la transmision intergeneracional de conocimientos y el restablecimiento de vinculos con el territorio ancestral.

PALABRAS CLAVE: conocimiento tradicional, etnobotdnica, plantas medicinales, pueblos indigenas, relaciones
interculturales.

14


mailto:afamarisa@unal.edu.co

Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

MEDICINE IN COMMUNITY AND BIOCULTURAL MEMORY IN THE MUISCA PEOPLE OF SESQUILE, CUNDINAMARCA,
COLOMBIA

ABSTRACT

The accelerating loss of biological and cultural diversity calls for the recognition of indigenous peoples and Afro-
descendants communities’ role in revitalizing and preserving their cultural identities and territories. This case
study adopts a biocultural framework to document how the recovery of medicinal plant use is fostering Muisca
people in Sesquilé (Colombia) to bring back their biocultural memory and collective heritage. The methodology
analyses ethnobotanical information within the context of the daily community life and their interactions with the
environment. The research process involved community members in the design, data collection, data analysis, and
dissemination of research findings. In applying purposely sampling criteria, the study included six ethnobotanical
walks and 19 semi-structured interviews with community members. The qualitative data was grouped into two
categories: community medicine, and traditional medicine and associated practices. This study documented 144
species of plants with medicinal use, 63% were native and 37% were non-native, belonging to 62 botanical families.
The study documents the Muisca community process of cultural revitalization through the recovery of medicinal
plant use. It underlines community medicine as a pivotal practice in biocultural memory recovery, intergenerational
knowledge transmission, and the reconnection to ancestral territory.

KEYWORDS: ethnobotany, indigenous peoples, intercultural relations, medicinal plants, traditional knowledge.

INTRODUCCION sus comunidades custodias, mediante conocimientos y
practicas que preservan la diversidad biocultural (Garcia
Dadas las altas tasas de deforestacion e indicadores de et al,, 2018; Parra, 2019). Un factor clave en el uso de los
pérdida de biodiversidad en Colombia (Minambiente, bosques es la estructura de la tenencia de la tierra en
2018), es importante reconocer el papel que los pueblos,  zonas de alta diversidad, como ocurre en comunidades
comunidades indigenas y afrodescendientes cumplen indigenas, negras o campesinas (Santos et al.,2016;
en la conservacion de la naturaleza. El Convenio de  Garcia et al., 2018; Osejo et al., 2018). En Colombia, los
Diversidad Bioldégica y la Declaracion de las Naciones  procesos de reconocimiento y afirmacion cultural de
Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas des-  comunidades étnicas a partir de la Constituciéon de 1991
tacan los modos de vida de los pueblos y comunidades  tienden a contribuir a la recuperacion, preservacion y
en la conservacion de la biodiversidad y los ecosistemas  transmision del patrimonio biocultural de las comunidades
(Carifio y Colchester, 2010). En los territorios de las co-  (Nemoga, 2015).
munidades indigenas y afrodescendientes se encuentran
el 53.4% de los bosques naturales de Colombia, con el  Por patrimonio biocultural se entiende a los saberes,
46.1% en resguardos indigenas y el 7.3% en territorios  conocimientos, innovaciones, expresiones culturales,
colectivos de comunidades negras (Santos et al., 2016).  préacticas productivas y de organizacién social, de co-
Las areas y territorios conservados por pueblosindigenas  munidades indigenas y locales, que emergen de sus
y comunidades locales cubren millones de hectareas formas de vida y de sus relaciones con ecosistemas,
alrededor del mundo, que ocupan mas del 85% de plantas, animales, entidades espirituales y sitios de
las areas designadas para la conservaciéon (Schmidt y  especial significacién en sus territorios (Cabildo Mayor
Peterson, 2009). Estos territorios, en comparacién conlos  Chigorodd, 2019). El patrimonio biocultural se mantiene
administrados por los gobiernos, han sido cuidados por  colectivamente y se vincula a la diversidad genética, de
ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

15



especies y de ecosistemas del territorio y a los valores
culturales y espirituales de las comunidades (Swiderska,
2006; McRuer y Zethelius, 2017). De igual forma, la
memoria biocultural hace referencia a las dimensiones
intelectuales y sensoriales del patrimonio biocultural
de una comunidad. Antes que un legado inmutable y
petrificado en el pasado, la memoria biocultural refleja los
procesos de perturbacion, adaptacion y resistencia que
han impactado las formas de vida, la identidad cultural
y las relaciones de las comunidades con sus territorios
(Toledo y Barrera, 2008; Urquijo, 2011).

La nocién de patrimonio biocultural no promueve museos
bioculturales (Urquijo, 2011; Boege, 2015). Las varias ex-
periencias de fortalecimiento del patrimonio biocultural,
via la construccién de proyectos regionales autondémicos
y enddgenos a diferentes escalas, muestra que son via-
bles procesos de empoderamiento por comunidades que
resisten o resignifican las politicas publicas, econémicas,
educativas sociales y culturales coloniales, impuestas por
el mercado y el Estado (Boege, 2015). Un ejemplo son
las multiples visiones que convergen con |los principios
del Buen Vivir en movimientos indigenas (Gudynas,
2011). Ellas proponen un proyecto alternativo, distinto
al paradigma econdémico dominante y homogeneizante,
compatible con un enfoque biocultural y la valoracién
del conocimiento tradicional (Gudynas, 2011; Gudynas
y Acosta, 2011; Constanzo, 2017).

Reconocer y promover el manejo de recursos naturales
y culturales tomando en cuenta el conocimiento tradi-
cional que las comunidades poseen, se convierte en
una estrategia acertada en practicas de conservacion
y restauracion, pues incluyen el modo de vida de las
comunidades (Ens et al.,, 2016; Wehi y Lord, 2017).
En comunidades cuyos territorios ancestrales fueron
expropiados y ocupados, y cuyas identidades fueron
impactadas por estrategias de genocidio fisico o cultural,
la relacidon con sus territorios pende de procesos de
recuperacion de su memoria biocultural y transmision
de patrimonio biocultural. Ejemplo de esto se da en
algunas comunidades Muisca como la de Sesquilé,
en donde el vinculo con el territorio es referente para

actividades como la medicina tradicional, la obtencién

16

de materiales parala cerdmicay el tejido, pero ademas
para su sentido de identidad, pertenencia y conexion
cosmoldégica (Comunidad Mhuysga de Sesquilé, 2014).
En esta comunidad el sentido latente del territorio y
el multiple significado de lugares sagrados como la
laguna de Guatavita, el cerro de las Tres Viejas, el cerro
Chibchacun y la cascada La Chorrera, permanecieron
vigentes a pesar de la asimilacidn avanzada por la Iglesia
Catdlica y la educacion oficial (Comunidad Mhuysqa de
Sesquilé, 2014).

La disolucién del resguardo Muisca se completd a
finales de los afios sesenta. Sin embargo, luego de
varias décadas de exclusion y asimilacién, la comunidad
inicid un proceso de recuperacion y afirmacion de su
identidad cultural Muisca en las Ultimas décadas del
siglo XX. En el afio 2000, la comunidad se establecio
formalmente como Cabildo Indigena bajo la guia de su
médico tradicional Carlos Mamanché, quien fue asesinado
en el ano 2007. Bajo el liderazgo de Carlos, en 2005
la comunidad obtuvo recursos para la realizacién del
estudio etnoldgico previsto en el Decreto 2164 de 1995,
requisito para que el Estado reconozca formalmente a
una comunidad indigena (Correa, 2011). Como resultado
del estudio, la Subdireccién de asuntos indigenas del
Ministerio del Interior conceptudé que la comunidad
Muisca de Sesquilé “retdne los elementos fundamentales
que demuestran la existencia de una parcialidad indige-
na en sentido etnolégico y juridico, como lo establece
la legislacion para los pueblos indigenas” (Ministerio
del Interior, 2006) [oficio OFI06-24884-DET-1000 del
13 de octubre de 2006]. En 2007 el representante legal
de la comunidad radicé la solicitud de constitucion de
resguardo o territorio colectivo, la cual aln continda en
trdmite ante la Agencia Nacional de Tierras. La solicitud
se fundamenta en el reconocimiento como comunidad
indigena y el cuidado y proteccién que la comunidad
ha ejercido sobre las tierras que conforman la Reserva
Ambiental del Municipio. El ordenamiento territorial
del municipio de Sesquilé distingue esta reserva como
“Comun de Indigenas” (Municipio de Sesquilé, Decreto
135 de 2011), pero no reconoce su titularidad a la co-

munidad.



Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

Antes de la colonizaciéon espafiola, el pueblo Muisca fue
uno de los mas avanzados junto a la civilizacion Maya
en Ameérica Central y el imperio Inca en el sur (Bushnell,
1996), y ocupaba los valles de los rios Funza, Bogota,
Blanco y Suérez, hasta la laguna de Fuquene. El pueblo
Muisca también se caracterizd por la importancia de sus
tradiciones, el uso de la medicina ancestral y la transmision
de sus saberes a través de la oralidad. Sin embargo, la
tradiciéon oral se afectd con la imposicion de la lengua
espafola bajo el régimen colonial espafiol; los ultimos
hablantes muiscas se registraron al final del siglo XVIII
(Gamboa, 2015). Hoy la supervivencia de la medicina
ancestral y la transmisiéon de saberes se dificultan porque
cada vez son menos los jovenes que siguen el camino de
aprendizaje de la medicina tradicional. Por esta razén, la
comunidad Muisca de Sesquilé ha realizado esfuerzos para
revitalizar, fortalecer y lograr que dichos conocimientos,
ademas de ser registrados, sean transmitidos en forma
oral y practica a niflos y jévenes (Comunidad Mhuysga
de Sesquilé, 2014).

A peticidon expresa de la comunidad, esta investigacion se
estructurd desde un enfoque biocultural para desarrollar
un ejercicio que reconozca e integre la cosmovision y
conocimientos de la comunidad Muisca. A diferencia de
proyectos de investigacién o conservaciéon planteados
desde una sola disciplina y vision cultural, se busco
integrar la cosmovisiéon y la perspectiva que manejan
las comunidades sobre su territorio (Harmon, 2007).
Los enfoques predominantes en investigaciéon biolégica
y socio-ambiental tienen como supuesto una marcada
division entre naturaleza y cultura (Hewlett, 2009). El
enfoque biocultural reconoce que las comunidades tienen
una visiéon holistica sobre su territorialidad y su mundo,
en donde lo cultural y lo natural estan estrechamente

relacionados (Davidson-Hunt et al., 2012; Nemog4a, 2016).

En trabajos anteriores sobre plantas medicinales en
comunidades Muiscas, se registraron plantas con usos me-
dicinales: 170 en Cota por Zuluaga (1995), 100 en Sesquilé
por Gutiérrez et al. (2004), y 179 en Cota, Chia 'y Sesquilé
por Vasquez (2015). En estos estudios los usos medicinales
se recopilaron en entrevistas con pobladores y sabedores
de las comunidades. Zuluaga (1995), documentd una

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

17

pérdida del conocimiento tradicional asociado a plantas
medicinales en la comunidad Muisca de Cota, por procesos
de deforestacion de la vegetacion nativa de la sabana
de Bogotéa. El Programa de Educacion Comunitaria (PEC)
diseflado por la comunidad Muisca de Sesquilé, plantea
garantizar la transmision intergeneracional de conocimien-
tos, e incluir usos y costumbres ancestrales relacionados
con el manejo de plantas medicinales (Mamanché et al,,
2005). Esta visidon holistica y relacional esta presente en
la percepcidén Muisca sobre plantas de saber o abuelos
que educan y la concepcidén de que cada accién, por
pequeia que sea, tiene una repercusion fisica y espiritual
en el entorno (Comunidad Mhuysga de Sesquilé, 2014).

El uso de las plantas medicinales se concibe por la co-
munidad como un factor fundamental, entrelazado a
otros factores, para el cuidado espiritual y fisico del
territorio de las personas (cuerpo, mente y relaciones)
y del territorio colectivo (en sus dimensién material e
inmaterial) (Comunidad Mhuysqga de Sesquilé, 2014). La
comunidad desarrolla estrategias de revitalizacion en
varios frentes, por lo que esta investigacion se enfoca en
la medicina tradicional como uno de los caminos hacia
la recuperaciéon de la memoria biocultural. Asi, nuestro
objetivo general es documentar cémo el uso de plantas
medicinales promueve la recuperacién de la memoria
y patrimonio biocultural del pueblo Muisca en Sesquilé.
Este trabajo documenta el camino de la medicina en
comunidad, como estrategia para fortalecer los procesos
gue se dan a nivel comunitario. Los objetivos especificos
buscan mostrar cémo el uso de plantas asociadas a
medicina tradicional propicia practicas del cuidado y
conservacion de la vida en el territorio (diversidad de
plantas, animales, agua, suelos, sitios sagrados); y cobmo
el camino de la medicina tradicional y practicas asociadas
(huerto de plantas medicinales, interculturalidad, medicina
en comunidad, educacién y transmisidon de conocimientos)
contribuyen a la recuperacion de la memoria biocultural

y al fortalecimiento del patrimonio biocultural Muisca.

MATERIAL Y METODOS

Area de estudio. El caso de estudio se enfoca en la

comunidad Muisca “Los hijos del maiz”, ubicada en las



veredas Nescuata, Boitiva, Gobernador y Las Espigas
(donde se encuentra la casa ceremonial), en el municipio
de Sesquilé, Cundinamarca, Colombia. Las familias tienen
viviendas en predios privados-individuales, la mayoria
en arrendamiento y se ubican en la parte plana del cerro
Chibchacun (Figura 1). La comunidad esta conformada
por 160 individuos y 48 familias (Comunidad Mhuysqa
de Sesquilé, 2014).

Entrevistas semiestructuradas. Se empleé una me-
todologia cualitativa en la que se triangularon fuentes
primarias y secundarias. Se realizaron actividades ex-
ploratorias para revision bibliografica y encuentros con
los lideres de la comunidad, integracion y preparaciéon
del equipo de investigacidn comunitario entre diciembre
de 2018 y marzo de 2019. Una vez recopilada la infor-

macion preliminar, se procedid a realizar 19 entrevistas

semiestructuradas a diferentes miembros de la comu-
nidad, incluyendo familias, autoridades, jévenes, nifios
y sabedores, entre el 8 y el 11 de marzo de 2019. Las
entrevistas fueron realizadas por un equipo interdisci-
plinario de ocho personas, cuatro investigadores de la
comunidad Muisca de Sesquilé y cuatro investigadores
de la Universidad Nacional de Colombia.

Caminatas etnobotanicas. Se realizaron seis recorridos
etnobotanicos entre el 9 al 11 de marzo y del 19 al 20
de octubre de 2019. Estas se realizaron en las areas
qgue aparecen en verde ya que corresponden a los
terrenos incluidos en el proceso de reconocimiento
de la comunidad ante la Agencia Nacional de Tierras
de Colombia (Figura 1). Se recolectaron ejemplares
botanicos con base en los estandares internacionales

de recoleccién y preservacion de muestras (Bean, 2013).

1031000 1032000

1034000

1033000

1050000
/s A f
e
7
v

[ AN
VEREDA
ESPIGAS

1049000

1047000

VEREDA V 2 A\
SANJOSE & i
o120

Tt :
[ T — 1Kilo}

/A S )
\, < \\\ DEPARTAMENTO DE
. ) Sy s, [ CUNDINAMARCA

. Hda Tailandia -

4 ¥ N N s

g LaPlaya - Y A " S

g 5.\ 70— ' VEREDA |5

T = 5 'VEREDA M SAN VICENTE [~

== : N { NESCUATA ~ {4

) vereba AL \ : -
> BOITIVA : /. >

N1

© X R %\ !
— \‘Q‘\n\‘/ 7 N \ VEREDA A
\\y/ - TIERRA NEGRA g2
’;/ J ’y \\ T ‘\\\ r//
A

1035000

7050000

| VEREDA
o mLata” |
/ s

|
7049000

7048000

Tierra comin’de Indigenas
Muiscas de’Sesquilé
“Los Hijos-del Maiz"

;7”

Choconta

7047000

Guatavita

T X 7
1031000 7032000 7033000

7034000

N
7035000

Figura 1. Tierra comUn de Indigenas de Sesquilé.

18



Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

Estos fueron procesados, identificados e incluidos en el
Herbario Nacional Colombiano “COL”, de la Universidad
Nacional de Colombia, sede Bogota. Los datos sobre usos
y plantas fueron brindados por la comunidad, aunque a
solicitud de sus integrantes, alguna informacién se man-
tiene con caracter reservado. Finalmente, se analizan los
datos botanicos en cuanto a su relacién con la memoria
y patrimonio biocultural del pueblo Muisca.

Muestreo. Se utilizdé un muestreo no probabilistico estra-
tégico, debido a que la seleccion de entrevistados se guid
por la relevancia para los objetivos planteados (Scharager
y Reyes, 2001). Dado el interés de la comunidad en tener
indicadores sobre transferencia intergeneracional, se
entrevistaron a nifios de la comunidad, aunque estos
resultados no son incluidos y analizados en este escrito.

La metodologia de la investigaciéon fue accion participativa
(IAP) (Fals-Borda, 1985; Fals-Borda et al., 1997; Ander-Egg,
2001) pero se profundizé mediante el disefio preliminar
y conjunto del proyecto con miembros de la comunidad.
Algunos de ellos participaron luego como investigadores
en diversos niveles en la recopilaciéon de informacion,
andlisis de la misma y actividades de difusién de los re-
sultados. Para desarrollar las actividades de investigacion,
previamente se obtuvo el consentimiento informado de
la comunidad. La codificacién de la informaciéon siguid
pardmetros e identificacion de categorias usadas para
estructurar la presentacion de resultados (Cope, 2008;
Saldafia, 2009).

RESULTADOS Y DISCUSION

Las entrevistas con miembros de la comunidad connotan
en muchos casos practicas relacionadas con procesos
de resistencia y afirmacién cultural del pueblo Muisca.
Se identificaron dos grandes categorias y cuatro sub-
categorias enmarcadas dentro de la recuperaciéon de la
memoria biocultural y concepcion del territorio; la primera
categoria es Medicina en comunidad con las siguientes
subcategorias: Plantas medicinales y el papel de la mujer,
Territorio, practicas de cuidado y conservacion (incluye
huertos). La segunda categoria es Medicina tradicional
y practicas asociadas, que contiene las subcategorias:

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

19

Transmision de conocimientos e Interculturalidad. Se
hace ademas un breve resumen de los datos botanicos
y etnoboténico en la categoria de plantas medicinales,

al final.

1) Medicina en comunidad. Esta categoria refleja el
entendimiento de la medicina como una practica en
comunidad vinculada al territorio donde se desenvuelven
sus relaciones materiales e inmateriales. Las practicas
de medicina ancestrales ligadas al cuidado de la salud,
seguln el contexto considerado, son poderosas herra-
mientas de transformacioén social capaces de llevar a un
entendimiento de las dindmicas propias de la naturaleza
y de la especie humana (Bottaso, 2019). En la comunidad
Muisca, las enfermedades tratadas mediante la medicina
en comunidad no son necesariamente biomédicas y tienen
diversos tratamientos.

Una practica que ilustra estos tratamientos es la toma de
medicina. Se trata de una actividad en la que participa
la comunidad e incluye el uso de plantas que tienen un
caracter ceremonial. La planta con mas reportes sobre
usos en este contexto, no solo en la comunidad Muisca
de Sesquilé, sino en otras comunidades, es el tabaco
o hoska (Nicotiana tabacum L.). Esta planta se usa en
varias ceremonias Yy rituales de muchas comunidades
indigenas en el continente americano (Zuluaga, 1995).
El uso de la hoja de coca (Erythroxylum coca Lam) en
el pueblo Muisca aparece documentado en reportes
coloniales (Langebaek-Rueda, 1986), aunque la comunidad
de Sesquilé ha renovado su uso mediante intercambio y
re-aprendizaje reciente con comunidades lku y Kogui de
la Sierra Nevada de Santa Marta. En la Figura 2 se puede
observar a miembros de la comunidad masticando hojas
de coca que se mezclan con cal obtenida de conchas de
mar, la cual se lleva en un calabazo o poporo (Lagenaria
siceraria (Molina) Standl). Otras plantas con usos similares
son los tijiquies (tyhyky) (Brugmansia sanguinea (Ruiz
& Pav.) D. Don, Brugmansia aurea Lagerh), especies
originarias de las regiones subtropicales de Sudameérica.
Las medicinas ceremoniales preparadas con yagé o
ayahuasca (Banisteriopsis caapi Spruce ex Griseb, C.
V. Morton) y yopo (Anadenanthera peregrina L. Speg.),

se usan en algunas ceremonias de la comunidad. Estas



plantas sagradas y sus ceremonias llegaron a la comunidad
de Sesquilé por intercambio con culturas amazdnicas,
especialmente del Putumayo y los Llanos Orientales
venezolanos. Su adopcion en la comunidad es resultado
de encuentros con sabios y médicos tradicionales de otras
comunidades. En estos casos, sélo médicos tradicionales
o taitas de los pueblos Inga o Kamentsa que manejan
la medicina en sus territorios de origen, ofician ceremo-
nias de yagé o yopo en la comunidad. Las practicas de
sanacion con plantas sagradas propias de otras culturas
contribuyen a la revitalizacién de usos ceremoniales de
plantas como el tabaco y el tyhyky usadas ancestralmente
por los Muiscas. Las plantas con usos ceremoniales solo
se ofrecen bajo el contexto del territorio que ocupa la
comunidad: “el proceso de reconocimiento como Muiscas
ha venido del trabajo y de la adecuacion del territorio
VY su recuperacion, asi cada planta tiene su lugar... si no
hay medicina no hay procesos comunitarios”.

La comunidad “Los hijos del maiz” enfrenta un gran riesgo
para la transmisién de los conocimientos y saberes, no solo
los relacionados con plantas medicinales, sino en general
con su cosmovisién, esto lo ha enunciado la comunidad
incluso dentro de su plan de vida (Comunidad Mhuysga
de Sesquilé, 2014). Comunidades Indigenas que cuentan
con el reconocimiento de sus territorios ancestrales
desarrollan estrategias de recuperacion y revitalizacion
de la lengua, control de la educacién y reconocimiento
de los médicos tradicionales y sabedores para asegurar
la transmisién intergeneracional de conocimientos (CRIC,
2004; Ospina 2015). Como se anotd antes, aungue la
comunidad indigena fue reconocida como tal desde 2007
por el Ministerio del Interior, la gestién por la titulacién
del resguardo continda hoy ante la Agencia Nacional
de Tierras. Como comenta el actual gobernador de la
comunidad Ernesto Mamanché:“el mayor riesgo es que
sin el reconocimiento del territorio no hay seguridad para

mantener el conocimiento”.

Figura 2. En La laguna del cacique Guatavita, la relacion entre territorio y medicina da cuenta como a través de practicas comunitarias en este caso un
pagamento, ayuda a la construcciéon de una memoria y patrimonio bioculturales.



Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

a) Plantas medicinales y el papel de la mujer. Dentro de
la categoria medicina en comunidad la mujer desempefia
un papel central. Las mujeres promueven las tradiciones
asociadas al manejo de huertas medicinales y a la trans-
mision de practicas y saberes relacionados. Las huertas
son lugares privilegiados para la ensefianza y transmision
de conocimientos sobre plantas medicinales cultivadas.
La mujer también lidera ceremonias como la bendicion
de semillas y es centro de ceremonias que celebran sus
contribuciones como un gje vital para la vida y organizacion
de la comunidad. La comunidad propicia la participaciéon
de la mujer reconociendo la estructura matrilineal de la

antigua sociedad Muisca, como dice un entrevistado:

“venimos tratando de que podamos generar un sentido
de pertenencia de que la ley de origen es por linea
matriarcal, entonces las mujeres también han entrado
en ese proceso, aparte de que la transmision también
se genero por la parte masculina, pero sigenerando ese
despertar a las mujeres en nuestro territorio”.

El proceso de fortalecimiento de las mujeres en la comu-
nidad Muisca de Sesquilé se manifiesta en la practica de
las diferentes ceremonias, rituales y tradiciones asociadas
a las plantas medicinales y plantas sagradas ya que hay
conocimientos dentro de la medicina tradicional que
manejan exclusiva o principalmente las mujeres. Ejemplo
de lo anterior lo constituyen las plantas usadas en el te-
mazcal para mujeres, la preparacion del tabaco (Nicotiana
tabacum) para uso por via nasal y la bendicion de semillas.
A su vez, cuentan con sus propios espacios ceremoniales
como es “la casa de mujeres” en la que se rednen para
celebrar las diferentes ceremonias y rituales en las que
no puede participar ningin hombre a menos que ellas asi
lo dispongan (Comunidad Mhuysqga de Sesquilé, 2014).
Similar a la cosmovisién de otros pueblos indigenas de
los Andes, la comunidad Muisca propicia la participacion
de las mujeres en sus propios espacios como estrategia
para que lo femenino pueda revitalizarse y cohesionarse,
para lograr un equilibrio entre lo femenino y masculino.
Al otorgarle estos espacios a las mujeres, la comunidad
Muisca reconoce su rol como elemento importante para
la existencia del pueblo Muisca (Dagua et al., 1998;
Estermann, 2008).

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

21

b) Territorio, practicas de cuidado y conservacién. En
la toma de medicina, que involucra plantas ceremoniales,
hay protocolos, que no necesariamente estan escritos
y que definen en qué contextos (espacio, tiempo) se
da la medicina y a quién se le otorga, dependiendo
de la época o ciclo del afio, asi como del estado fisico
o espiritual de la persona, estos protocolos se basan
entonces en la cosmovision Muisca y propenden a
respetar las tradiciones y costumbres de este pueblo.

Un ejemplo del uso de estos protocolos es el circulo de
palabra, esta una de las ceremonias mas relevantes, ya
que en ella se comparte el pensamiento, la tradicién,
cantos y la medicina de la casa. El uso del tabaco en sus
diferentes formas como espiritu del camino es basico
para la comunidad. Cuando se hace una reunidén, cere-
monia y demdas primero se debe aquietar el pensamiento
y limpiarlo para que la palabra fluya de forma armonica;
es asi que la hoska se sopla por las fosas nasales para
gue llegue directamente al pensamiento de la persona
y reciba una conexién desde la coronilla en su cabeza
luego baja esta energia por su columna vertebral hasta

sus pies y vuelve y sube hasta el corazén.

Es una danza espiritual que hace la medicina en los seres
humanos, una vez se armoniza la persona ya esta lista
para ser parte del circulo donde podra escuchar a los
demas y compartir su propia palabra como vehiculo
de medicina también. La palabra buena construye
pero la palabra mala destruye. Por eso hay que limpiar
el pensamiento y aligerar las cargas energéticas y
espirituales para ser parte del circulo. La aplicacion de
esta medicina varia en propdsito e intencién ya que se
puede usar para controlar o aliviar malestares generales
asociados a la mente y al cuerpo, se usa para tratar
también enfermedades respiratorias y psicolégicas
entre otras.

Estas y muchas practicas se aprenden a través de la
oralidad, la experiencia de convivencia y la observacion
del territorio como parte fundamental de la medicina
en comunidad. La medicina en comunidad y el territorio

se dan en intima vinculacioén:



“y no en todos los territorios se puede tomar medicina,
tu no puedes ir a la ciudad porque ese no és el territorio
para tomar medicina, hay que tener los espacios, hay
que identificar una interpretacion del territorio, con las
ensefianzas que nos dieron Carlos y los taitas y los
médicos tradicionales”.

Estudios sobre restauracién y conservaciéon de especies
y ecosistemas adelantados por pueblos indigenas en
otros contextos, también registran la observacién de
protocolos guiados por principios de respeto, reciproci-
dad y cuidado para el reconocimiento del territorio. Por
ejemplo, en la iniciativa sobre seguridad alimentaria del
pueblo Meskwaki que consiste en una red de granjas
organicas autosustentables conocidas como “Red Earth
Gardens” localizadas en el noreste de los Estados Unidos
de América, y en el caso sobre restauracion ecoldgica
del esturiéon de lago (Acipenser fulvescens Rafinesque,
1817) por el pueblo indigena Ottawa en Norteamérica, se
evidencia que desde las comunidades la conservaciéon de
biodiversidad se enmarca en el propdsito de restablecer
las relaciones de identidad y mutua conectividad entre
las personas y el territorio, los seres que lo habitan
(plantas, animales, entes espirituales) (Whyte et al.,
2016). Estas visiones se integran a los protocolos que
manejan las comunidades en sus investigaciones Desde
la visién Muisca, la integridad del territorio hace parte
de la medicina e involucra précticas de cuidado, reco-
nocimiento y restauraciéon cuando ha habido pérdida
parcial del territorio e introduccién de plantas foraneas
a lo largo de su historia. El efecto de la sanacién de la
medicina en comunidad, su practica y recuperacion se
ven perturbados por la pérdida o deterioro del territorio,
cuando se presenta un desequilibrio en este, se puede
afectar la disponibilidad de plantas para tratar dolencias,
lo que causa consecuencias negativas para las practicas

de medicina en comunidad (Zuluaga, 1995).

En cuanto a la incorporaciéon de plantas, la comunidad
“Los hijos del maiz” ha agregado plantas de otros ter-
ritorios (37% del total documentadas), como la ruda
(Ruta graveolens L.), la ortiga negra (Urtica urens L.),
la ortiga blanca (Urtica dioica L.) y el eucalipto blanco

(Eucalyptus globulus Labill.), que presentan varios usos

22

medicinales. De igual forma, la comunidad también
ha recuperado los usos de algunas plantas nativas
del territorio, con las que se han realizado acciones
de reforestaciéon en la reserva “comun de indigenas”
de Sesquilé con ayuda de la Corporacion Auténoma
Regional de Cundinamarca (CAR) (Comunidad Mhuysga
de Sesquilé, 2014). Estas acciones de reforestaciéon
implican procesos de recuperacion de usos de plantas
nativas en el territorio, tal como se observa por ejemplo
en la figura 3 donde los mas joévenes participan en el
reconocimiento del territorio. Asi se fortalece el territorio
desde una perspectiva y sentido biocultural, no sélo en
sus caracteristicas biofisicas, sino en la reconstitucion
de sus relaciones de intimidad y pertenencia con las

nuevas generaciones.

La comunidad ha recuperado e incorporado plantas
ligadas a su cosmovisiéon e identidad cultural, como
el tabaco o la hoska (Nicotiana tabacum), la coca
(Erythroxylum coca) y los tyhyky (Brugmansia aurea,
B. sanguinea). El efecto terapéutico de estas plantas,
y en general de todas las demas, depende también de
una dimensién subjetiva reconocida como el interés del
paciente. Como lo explica el lider en medicina tradicional
Camilo Chauta:

“En todos los tratamientos y ceremonias por lo gene-
ral siempre van las plantas, la planta no es solo una
herramienta, es un espiritu y un agente vivo también.
Dentro de la medicina se hace la coordinacion energética
entre el paciente y la planta, por eso se dice siempre
que el 40% o 50% es lo que hace el médico o sabedor
y la planta, pero el otro 50% lo hace la persona. Si la
persona no cree en lo que estd haciendo de nada le va
a servir, por muy buena que sea la planta. Si se bloquea
energéticamente a la planta ella no va a interactuar
con la energia propia de la persona y asi como entré
al cuerpo saldrd. Por eso es importante tener buen

pensamiento y una intenciéon para usar una planta”.

El caracter ceremonial reconocido por los participantes
y los protocolos de uso de plantas medicinales son
relevantes para el contexto de uso de la planta y el logro

del propdsito terapéutico deseado. En las cosmovisiones


http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/fishcatget.asp?genid=110
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/fishcatget.asp?spid=9747
http://en.wikipedia.org/wiki/Constantine_Samuel_Rafinesque
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/getref.asp?id=19654
http://researcharchive.calacademy.org/research/ichthyology/catalog/getref.asp?id=19654

Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

Figura 3. A) Carlos Mamanché ensefiando a los nifios sobre plantas medicinales de huerta en el cabildo de la comunidad; B) Nifios y jévenes de la
comunidad haciendo un recorrido por el cerro de las tres viejas (sitio sagrado) para entregar los pagamentos.

de los pueblos indigenas andinos, las relaciones con
plantas medicinales y semillas no se limitan a su uso como
recursos. Para las comunidades Quechua, la tierra es la
madre y las semillas son miembros de la familia, hijas que
reciben cuidado, atencién y carifio (Ishizawa, 2010). Los
pueblos indigenas de Norteamérica mantienen relaciones
de identidad y filiacidn con diversos animales mediante
el sistema de clanes (Cajete y Little Bear, 2000).

En relacion a las practicas de medicina en comunidad
y el manejo del territorio, la comunidad identifica pro-
blematicas como la deforestaciéon y la ganaderia, que
influyen negativamente en el conocimiento que se tiene
de las plantas medicinales, o que afectan las fuentes de
agua, la vegetacion nativa, su fauna o en general la salud
en el territorio. Asi uno de los entrevistados menciona:

“hay mds problemas que los pueden afectar como la
destruccion de las montafias y el bosque ya que en ellas
estd el conocimiento y si se pierden o destruyen estas, este
conocimiento se va y es muy dificil recuperarlo.... ademdads
que las especies forestales invasoras, los monocultivos,
la ganaderia, también van contaminando el aire, las
aguas. Eso afecta tanto al territorio como al ser humano”.

2) Medicina tradicional y practicas asociadas. En las
entrevistas se identificd al médico tradicional y lider funda-
dor de la comunidad Carlos Mamanché, como la persona
que inicié el proceso de recuperacion y apropiacion de la
medicina tradicional. En su infancia, Carlos aprendié de su
abuela paterna y afios mas tarde de varias comunidades
indigenas de Colombia, especialmente del Amazonas

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

23

y de la Sierra Nevada de Santa Marta. El recorrié gran
parte del territorio de Sesquilé para recuperar algunos
usos de plantas, desarrollando un proceso de formaciéon
con las personas mas jovenes, incluyendo nifios y nifias.
Quienes lo acompafiaron son los que hoy contindan y
lideran la estrategia de medicina en comunidad para
la reconexion y apropiaciéon del territorio a través de
las plantas y las tradiciones recuperadas dentro de la
comunidad. Se identificaron dos subcategorias como
practicas asociadas a la medicina tradicional, la transmision
de conocimientos y la interculturalidad, ambos caminos
marcados por Carlos Mamanché para la revitalizacién de
la medicina tradicional.

a) Transmisién de conocimientos. Comprende mdultiples
preocupaciones y el interés de los miembros de la co-
munidad sobre la transmisién de conocimientos, no sélo
sobre plantas medicinales sino de diferentes aspectos de
la cultura. La transmision de conocimientos tradicionales
también se refiere a quienes los transmiten y a los con-
textos en los que ello ocurre. Al interior de la comunidad
se refiere a practicas adoptadas por la comunidad como
procesos de educacion propia, orientados a transmitir

los saberes, las creencias y la cosmovision.

En la comunidad se identifica un lider en educacion propia,
pero todos los adultos son responsables de la transmi-
sion de practicas y pensamiento a los mas jovenes. Se
identificaron practicas de transmision intergeneracional
gue ayudan a la recuperacion de la memoria biocultural
y la cosmovision de la comunidad. Por ejemplo, los nifios

participan en las ceremonias de la comunidad, y se orga-



nizan varios talleres para transmitir ensefianzas sobre el
cuidado de la tierra, en aras de apropiar la concepciéon

del territorio y su cuidado.

Sin embargo, la comunidad también enfrenta obstaculos
para la transmisién de estos saberes, entre los cuales
estan la falta de interés, tal como lo dice un miembro
de la comunidad: “es que la verdad, ahorita este tiempo
es dificil para uno poder de verdad inculcarle a la
gente, a los muchachos que es lo que de verdad sirve,
es complicado (no hay interés). No, no hay interés,
porque lo unico que les interesa es la ciudad, que ir a

la universidad, que aprender no sé qué”.

Estas dificultades en la transmisién de conocimientos
afectan a varias comunidades, siendo acentuadas por
la pérdida de las lenguas indigenas (Cruz-Casallas et
al., 2017). Adicionalmente, los procesos de industriali-
zacion y la transformaciéon de la ruralidad en Colombia
propiciaron la migracién hacia los grandes centros
urbanos, en el caso de la comunidad, hacia la ciudad
de Bogota. Sin embargo, personas de la comunidad
han identificado algunas posibles estrategias para
la transmisidon de conocimientos como el uso de las
TIC (Tecnologias de informacién y comunicaciéon). Un
miembro de la comunidad sefala: hay que dejar de
creer que la tecnologia o el emprendimiento virtual no
funcionan porque de hecho funcionan bastante bien,
solo que es necesario enfocar estas herramientas a
la pedagogia propia”.

La comunidad ha iniciado un proceso de recuperacion
del muysccubun (lengua Muisca) como un componente
principal de su identidad. La recuperacién del nombre
de las plantas y de los lugares de especial significado
cultural en muysccubun es parte de una pedagogia
propia (Comunidad Mhuysqga de Sesquilé, 2012). Aunque
este es un camino fundamental para la recuperacién de
su memoria biocultural, los obstaculos que enfrenta la
comunidad en este frente son enormes, si se tiene en
cuenta que los ultimos hablantes de la lengua vivieron
hasta finales del siglo XVIII (Gamboa, 2015). Hoy las
iniciativas mas sistematicas hacia la revitalizacién de

la lengua Muisca tienen que apoyarse en las fuentes

24

coloniales escritas, dejadas por los misioneros en
su tarea de erradicar la cultura nativa e imponer la

religiosidad y dominacién colonial espafiola.

b) Interculturalidad. Esta caracteristica implica que
la comunidad fortalece su identidad cultural en comu-
nicaciéon e interrelacién con otros pueblos indigenas
y con la sociedad en general. La comunidad compar-
te algunos de sus conocimientos sobre tradiciones,
cosmovision y la forma como se relacionan con el
territorio con personas, comunidades e instituciones
externas. En sus relaciones con otras comunidades y
con sectores institucionales, la comunidad también
transmite e intercambia su visién y pensamiento. Este
intercambio de conocimientos no esta motivado por
beneficios econdmicos, pero si contempla pautas para

la proteccién del conocimiento tradicional.

Los participantes externos conocen y se interesan en
la historia de la comunidad como heredera y habitante
de los territorios ancestrales donde vive el espiritu
Muisca. La participacion externa es aceptada incluso
en ceremonias que involucran plantas sagradas como
el tabaco y la hoja de coca. Este camino conduce a la
construccién de solidaridades y colaboraciones externas
con propodsitos previstos en el plan de vida comunitario.
El pueblo Muisca de Sesquilé, también ha buscado y
propiciado intercambio con otras tradiciones culturales
del territorio colombiano y del exterior (Comunidad
Mhuysqga de Sesquilé, 2012).

Como se menciond, el uso de la hoja de coca se ha
nutrido en la etapa mas reciente a partir de intercambios
con pueblos que pertenecen a la familia lingUistica
chibcha y que habitan la Sierra Nevada de Santa Marta,
como los lku y los Kogui. Medicinas basadas en el
yagé y el yopo han entrado en la comunidad a través
de intercambios con otros pueblos indigenas. Este
camino de revitalizacion cultural es el resultado de la
interaccion y el trueque de conocimientos sobre plantas
medicinales inaugurado por Carlos Mamanché.

Eltemazcal y el San Pedro (Echinopsis pachanoi (Britton
& Rose) H. Friedrich & G.D. Rowley) llegaron al territorio



Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

Muisca de Sesquilé a través de un médico tradicional pro-
cedente de México, y a su vez la comunidad compartié con
élla medicina del tabaco y algunos conocimientos sobre el
tyhyky (Brugmansia spp.). La ceremonia de temazcal ha
sido adoptada en la comunidad. En la figura 4 se hace un

resumen de la memoria y patrimonio biocultural Muisca.

3) Plantas medicinales. Esta categoria recoge todas las
referencias sobre tratamientos con plantas medicinales.
En las caminatas etnobotanicas se hicieron 188 colec-
ciones botanicas, seriadas bajo el nimero de coleccién
de D. Diaz-R. En total se identificaron 144 especies de
plantas con usos medicinales en la comunidad Muisca de
Sesquilé, pertenecientes a 62 familias botanicas. Como se
observa enla Tabla 1, 90 son nativas (63%), de las cuales
24 son cultivadas (17%), 60 son silvestres (42%) y seis
son endémicas de Colombia (4%). Las 54 restantes son
plantas exdticas o introducidas (37%), entre las que hay 33
cultivadas (23%), 15 naturalizadas (10%), cinco adventicias

(3%) y una adventicia y cultivada (1%).

La familia botanica mejor representada es Asteraceae
con 21 especies (15%), seguida de Solanaceae con 11
(8%), Lamiaceae con 10 (7%), Rosaceae con ocho (6%) y

Ericaceae y Fabaceae con cinco especies cada una (3%).
Esta informacién muestra al igual que otros estudios que
se han realizado con otras comunidades Muiscas del
departamento de Cundinamarca en Colombia (Zuluaga,
1995; Vasquez, 2015) una diversidad biocultural asociada a
plantas medicinales en la comunidad Muisca de Sesquilé,
el presente estudio sobre la flora medicinal es exhaustivo
y centrado en la zona que aparece en la Figura 1, la tierra
comun de indigenas de Sesquilé. La documentaciéon de los
usos medicinales muestra el amplio manejo de plantas. En
cuanto a los usos medicinales por familia, los resultados
presentados en la Tabla 2 no difieren significativamente de
estudios anteriores (Gutiérrez et al., 2004; Vasquez, 2015).
Por lo tanto, se advierte una constante en la transmisién
y preservacion de conocimientos. Los usos se describen
en el Anexo 1.

CONCLUSIONES

Esta investigacion sobre el proceso de recuperacion de
la memoria y el fortalecimiento del patrimonio biocultu-
ral se vincula al esfuerzo de la comunidad Muisca por
rescatar el uso de plantas medicinales en su busqueda
por restablecer el tejido de relaciones con su territorio

Patrimonio y Memoria biocultural Muisca

Figura 4. Para el pueblo Muisca las plantas son consideradas como antiguos sabios educadores que estan presentes en las practicas ancestrales en una
relaciéon de equivalencia mutua, ayudando al cuidado fisico y espiritual del territorio, a su equilibrio; cuando se afecta el territorio se causa un efecto
negativo sobre las plantas (linea punteada), afectando la memoria y patrimonio biocultural Muisca.

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021


https://revistaetnobiologia.mx/index.php/etno/libraryFiles/downloadPublic/4



Tabla 1. Origen y forma de manejo de las plantas medicinales de la
comunidad Muisca de Sesquilé.

Tabla 2. Familias botanicas representativas de las plantas medicinales de
la comunidad Muisca de Sesquilé.

ORIGEN Y FORMA DE CANTIDAD PORCENTAJE

MANEJO DE ESPECIES DE ESPECIES
Nativa y silvestre 60 42%
Exdtica y cultivada 33 23%
Nativa y cultivada 24 17%
Exotica y naturalizada’ 15 10%
Nativa (endémica) 6 4%
Exotica y ruderal? 3%
Exotica, ruderal y cultivada 1 1%
Total general 144 100%

'especies introducidas en la regién y que han logrado establecerse
como una poblacién estable y en equilibrio con el resto de la co-
munidad bioldgica; ?plantas que se desarrollan espontaneamente
en espacios antropizados como huertos, jardines y caminos.

ancestral. El trabajo profundizd un enfoque participativo
con la comunidad Muisca de Sesquilé involucrando inves-
tigadores de la comunidad. La comunidad avanza en un
proceso de reconocimiento y fortalecimiento luego de su
reconocimiento como parcialidad indigena en Colombia.
El estudio encontré que el uso de plantas medicinales
configura una practica de medicina, definida como la
medicina en comunidad, mecanismo que cohesiona la
identidad cultural. Ademas de articular el sentido de co-
munidad, esta practica tiende un puente para restablecer
relaciones con el territorio ancestral y para el rescate de
conocimientos que se debilitaron con la pérdida de tierras

colectivas y del lenguaje.

También, se encontrd que los esfuerzos de revitalizacion
cultural no se han restringido a acciones intracomunitarias
dentro del pueblo Muisca en busqueda de una medicina
tradicional congelada en la historia. Desde sus pasos
iniciales, la comunidad se ha nutrido de intercambios
y aprendizajes de otras culturas en una dindmica inter-
cultural. A través de un proceso de intercambio activo,
ha incorporado selectivamente plantas medicinales y
ceremoniales de otros contextos bioculturales propios de
pueblos amazoénicos, de la Sierra Nevada de Santa Marta,
e incluso de pueblos hermanos de México. Esta dindmica
intercultural del proceso muisca también se refleja en el
alto porcentaje de plantas exoéticas o introducidas (37%)
gue hacen parte de la herbolaria local.

26

FAMILIA CANTIDAD DE PORCENTAJE
BOTANICA ESPECIES DE ESPECIES
Asteraceae 21 15%
Solanaceae n 8%
Lamiaceae 10 7%
Rosaceae 8 6%
Ericaceae 5 3%
Fabaceae 5 3%
Apiaceae 3 2%
Myrtaceae 3 2%
Piperaceae 3 2%
Plantaginaceae 3 2%
Polygonaceae 3 2%
Las demas familias 69 48%
Total general 144 100%

La medicina en comunidad es uno de los ambitos de
revitalizacién de la comunidad al lado de las practicas
agricolas, la alimentacion, los tejidos, la educacion, la
resignificacion del territorio y la recuperacion de la
lengua. La medicina en comunidad contribuye al proceso
colectivo de recuperacion de la memoria biocultural
al igual que facilita afianzar vinculos con el territorio
ancestral que la comunidad persigue en su proceso de

reconocimiento por parte del Estado.

Estudios similares de colaboracion entre academia
y comunidades, sobre bases de equidad e inclusiéon
epistémica, podrian contribuir al fortalecimiento de los
otros ambitos de revitalizacion comunitaria y, como
resultado, a la conservacion de la diversidad biolégica y
cultural. En este estudio, el relacionamiento y articulacion
con investigadores de la comunidad, las entrevistas, las
caminatas etnobotdnicas permitieron la construcciéon
de conocimiento que sirve a la comunidad, aunque los
resultados son aun limitados para atender las necesi-
dades expresadas sobre educacion y transferencia de

conocimientos a las préximas generaciones.

Por las limitaciones que presentd este estudio no se
pudo profundizar mas en un anélisis cualitativo de los
datos obtenidos en torno a otras categorias relacionadas

con otros dmbitos de revitalizacion y recuperacion de la



Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

memoria biocultural. Metodolégicamente las herramientas
usadas como las entrevistas, las caminatas etnobotanicas,
asi como el apoyo de la comunidad y sus investigadores
se configuran en una estrategia acertada encaminada a
la construccién de un conocimiento por y para la comu-
nidad. Es importante que estos procesos de construccion
colectiva de conocimiento se sigan avanzando con las
comunidades de diferentes contextos bioculturales, ya

gue el conocimiento generado es muy Util.

AGRADECIMIENTOS

A la comunidad Muisca “Los hijos del maiz” de Sesquilé
(Cundinamarca), por la disposicién, la colaboracion y el
apoyo prestados para la realizacion del proyecto, incluyen-
do el consentimiento informado para la toma de datos.
A la abuela Rosa Gonzalez y a los gobernadores Marco
Antonio Mamanché (en 2019) y Ernesto Mamanché (en
2020), que apoyaron la realizacién de este proyecto. A
los investigadores de la comunidad, quienes participaron
activamente en las etapas del proyecto. Al profesor Oscar
Lizarazo, por la gestién y ejecucién administrativa para
la realizacion de la investigacion. A Jimmy Rodriguez por
la elaboracién del mapa. A Colciencias (Minciencias) por
la financiacién de este proyecto, con el contrato 284 de
2018. Al programa de Maestria en Gobierno Indigena de
la Universidad de Winnipeg (Canada).

LITERATURA CITADA

Ander-Egg, E. 2001. Métodos y técnicas de investigacion

social. Grupo Editorial Lumen. Buenos Aires,
Argentina.

Bean, T. 2013. Collection and preserving plant specimens,
a manual. Department of Science, Information
Technology, Innovation and the Arts. Brisbane.

Bernal,R., S.R. Gradsteiny M. Celis. (eds.). 2019. Catdlogo
de plantas y liquenes de Colombia. Instituto de
Ciencias Naturales, Universidad Nacional de Colombia,

Bogota. ULR: http:/catalogoplantasdecolombia.unal.

edu.co

Bottasso, N. 2019. Sistemas y préacticas de medicina
ancestral para el desarrollo sostenible. Etnobiologia
17(3): 5-19.

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

27

Boege, E. 2015. Hacia una antropologia ambiental para
la apropiacion social del patrimonio biocultural
de
Desenvolvimento e Meio Ambiente, 35, 101-120.

los pueblos indigenas en América Latina.

Bushnell, D. 1996. Colombia, una nacién a pesar de si
misma: de los tiempos precolombinos a nuestros
dias. Editorial Planeta. Bogota, Colombia._

Cabildo Mayor de Chigorodé (CMC). 2018. (lst
Edition) Dayi Zarea. “Nuestra Tierra” Protocolo de
Proteccién y Promociéon del Patrimonio Biocultural
del Pueblo Embera”. Edicidn especial Protocolos
Comunitarios Bioculturales. Chigorodd, Antioquia,
Colombia.

Cajete, G. y Bear, L. L. (2000). Native science: Natural
laws of interdependence (Vol. 315). Clear Light
Publishers. Santa Fe, NM.

Carifio, J. y M. Colchester. 2010. From Dams to
Development Justice: Progress with’ Free, Prior
and Informed Consent’Since the World Commission
on Dams. Water Alternatives 3(2): 423-437.

Comunidad Mhuysga de Sesquilé. 2012. Observatorio
Mhuysqa. Un espacio para volver al origen.
Sesquilé, Colombia

Comunidad Mhuysga de Sesquilé. 2014. Plan de vida
de la comunidad Mhuysca de Sesquilé: Gueta, el
plan del resurgimiento. (Copia digital) Disponible
en: http://sie.car.gov.co/handle/20.500.11786/3584
6#page=1 (verificado 30 de abril 2020)

Costanzo, M. 2016. Perspectivas de cambio desde el
Sur. Pensamiento critico desde la raiz. Cuadernos
de Filosofia Latinoamericana 37(115), 45-69.

Cope, M. 2008. Coding Qualitative Data. En: I. Hay.
(ed.).
Geography, 2nd ed. University Press. Oxford.

Qualitative Research Methods in Human

Correa, F. 2011. Desencializando lo indigena. En: G.R.

Nemogd (ed.). Las naciones indigenas en los
Estados contemporaneos. Catedra Jorge Eliécer
Gaitan. Universidad Nacional de Colombia. Bogota.

CRIC, C. R. I. D. C. 2004. ; Qué pasaria si la escuela...:
30 afios de construccion de una educacion propia.
Programa de Educacién Bilinglie e Intercultural.
CRIC, Fuego Azul Popayan, Colombia.

Cruz-Casallas, N. E., E. Guantiva-Sabogal y A. Martinez-

Vargas. 2017. Apropiaciéon de la medicina tradicional


http://catalogoplantasdecolombia.unal.edu.co
http://catalogoplantasdecolombia.unal.edu.co
about:blank

por las nuevas generaciones de las comunidades
indigenas del departamento de vaupés, Colombia.
Boletin Latinoamericano y del Caribe de Plantas
Medicinales y Aromaticas 16(3): 263-277.

Dagua Hurtado, A., M. Aranda & L.G. Vasco. 1998.
Guambianos: hijos del aroiris y del agua. Bogota:
Los Cuatro Elementos.

Davidson-Hunt, | J., K. L. Turner, A. T. Mead, J. Cabrera-
Lopez, R. Bolton, C. Idrobo y J. P. Robson. 2012.
Biocultural design: a new conceptual framework
for sustainable development in rural indigenous
and local communities. SAPIENS. Surveys and
Perspectives Integrating Environment and Society
5(2):33-45.

Ens, E., M.L. Scott, Y M. Rangers, C. Moritz y R. Pirzl.
2016. Putting indigenous conservation policy into
practice delivers biodiversity and cultural benefits.
Biodiversity and Conservation 25(14): 2889-2906.
DOI: https://doi.org/10.1007/s10531-016-1207-6

Estermann, J. (2008). Si el Sur fuera el Norte: Chakanas

interculturales entre Andes y Occidente. Editorial
Abya Yala. Quito, Ecuador.

Harmon, D. 2007. A Bridge over the Chasm: Finding
Ways to Achieve Integrated Natural and Cultural
Heritage Conservation. International Journal of
Heritage Studies 13(4-5): 380-392. DOI: https: //doi.
0rg/10.1080/1352725070135109

Hewlett, B. S. 2009. Commentary: An Evolutionary
Biocultural Approach to the Organization of
Intracultural Diversity. Ethos 37(2): 197-204. DOI:
https: //doi.org/10.1111/j.1548-1352.2009.01038.x

Fals-Borda, O. 1985. El problema de cémo investigar la
realidad para transformarla: por la praxis. Tercer
Mundo. Lima, Peru.

O., K. Lewin y S. Kemmis. 1997. La

Investigacion

Fals-Borda,

Accion-Participativa  Inicios y
Desarrollos. Tercer Mundo Editores Lima, Peru.

Gamboa, J. A. 2015. Los muiscas y su incorporacion
a la monarquia castellana en el siglo XVI: nuevas
lecturas desde la Nueva Historia de la Conquista.
Didlogos en patrimonio cultural I. Los muiscas y su
incorporacion a la monarquia castellana en el siglo
XVI: nuevas lecturas desde la Nueva Historia de la

Conquista, 11-33.

Garcia, E., P. Suarez, A. Ome, D. Leguia, A. Camacho, A.
Yepes y M. Rodriguez. 2018. Perspectiva del pueblo
indigena frente a la deforestacion y degradacion
del territorio: un insumo para la construccion e
implementacion de Bosques Territorios de Vida -
Estrategia Integral de Control a la Deforestacion
y Gestion de los Bosques. Programa ONU-REDD.

Bogota.
Gudynas, E. 2011. Buen Vivir: today’s tomorrow.
Development, 54(4), 441-447. DOIl: https:/doi.

org/10.1057/dev.2011.86

Gudynas, E., & A. Acosta. 2011. La renovaciéon de la
critica al desarrollo y el buen vivir como alternativa.
Utopia y praxis latinoamericana, 16 (53), 71-83.

Gutiérrez, M., C. Mamanché y J. Romero. 2004. Plantas
medicinales en la comunidad muisca de Sesquilé,
Cundinamarca, Colombia. Cabildo Muisca de
Sesquilé. Cundinamarca, Colombia.

Ishizawa, J. 2010. Affirmation of cultural diversity-
Learning with the communities in the central Andes.
En Tauli-Corpus V, Enkiwe-Abayao L, De Chavez
R, (Eds).

Paradigm: Indigenous People’s Self-Determined

Towards an Alternative Development

Development. Baguio City: Tebtebba Foundation.
Mamanché, C., H. Montero y C. Valenzuela. 2005.
Proyecto de educaciéon comunitario PEC de la
comunidad Muisca de Sesquilé Cundinamarca.
Documento en elaboracion. Cabildo Muisca de
Sesquilé. Cundinamarca, Colombia.
J., & M. Zethelius. 2017. The difference
biocultural “place” makes to community efforts

McRuer,

towards sustainable development: youth
participatory action research in a marine protected
area of Colombia. International Review of Education:
Journal of Lifelong Learning 63(6), 847-870. DOI:
https://doi.org/10.1007/s11159-017-9690-x

Minambiente.

2018. Resultados monitoreo de la

deforestaciéon. Disponible en: https:/pidamazonia.

com/content/resultados-monitoreo-de-la-
deforestaci%C3%B3n-2018 (verificado 3 de mayo
2020).

Ministerio del Interior. 2006. Direccion de Asuntos
Indigenas, Rom y Minorias. Oficio OFI06-24884-
DET-1000 del 13 de octubre de 2006.



http://doi.org/10.1007/s10531-016-1207-6
about:blank
https://doi.org/10.1007/s11159-017-9690-x
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018
https://pidamazonia.com/content/resultados-monitoreo-de-la-deforestaci%C3%B3n-2018

Amaris-Alvarez et al. Medicina en comunidad en el pueblo Muisca de Sesquilé

Municipio de Sesquile. Decreto 135 de 2011. Consultado

en: https:/concejo-sesquile.micolombiadigital.

gov.co/sites/concejo-sesquile/content/
files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-
final-21022019.pdf (verificado mayo 2 de 2020).

G. R. 2015.

la Diversidad Biocultural

“Limitada Proteccién de
de En.
de Colombia. Memorias,

Nemog4,
la Nacién”
Corte Constitucional
la Tierra.

http:/www.
corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20

X Encuentro Constitucional por

Ibagué. Colombia. Disponible en:

Jurisdiccional%202014.pdf (verificado mayo 3 de
2020)

Nemogd, G. 2016. Diversidad Biocultural: Innovando

la conservacién. Acta
Biolégica Colombiana 21(1), 311-319. DOI: http:/
doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920

Osejo, A., W. Marin, V. Posada, S. Sadnchez y S.
Torres. 2018. Zonas de Reserva Campesina en el

en investigacion para

escenario del posconflicto. En: Moreno, L. A, G. I.
Andradey Goméz, M. F. (eds.). 2018. Biodiversidad
2018. Estado y tendencias de la biodiversidad
continental de Colombia. Instituto de Investigacion
de Recursos Bioldgicos Alexander von Humboldt.
Bogota, D. C., Colombia.

Parra, L. 2019. Documento técnico: Iniciativa de apoyo
a los TICCA - Territorios de vida en Colombia.
Bogotd: Programa de Pequefias Donaciones del
GEF.

Saldafia, J. 2009. The coding manual for qualitative
researchers. Sage, London., England.

Santos, A., P., Garcia, P. Garcia, A. Suarez y T.
Tobdén. 2016. Mapeo, caracterizacion y andlisis
de los Pueblos indigenas, Afrodescendientes y
Campesinos para la construccion de la Estrategia
nacional REDD. Programa ONU-REDD. Bogotsa,
Colombia.

Schmidt, P. M. y M. J. Peterson. 2009. Biodiversity
conservation and indigenous land management

in the era of self-determination. Conservation

Biology 23(6): 1458-1466. DOIl: http:/doi.
org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x
Scharager, J. y P. Reyes. 2001. Muestreo no

probabilistico. Metodologia de la investigacion

ETNOBIOLOGIA 19 (2), 2021

29

para las ciencias sociales. Pontificia Universidad
Catdlica de Chile. Santiago, Chile.

Swiderska, K. 2006. Protecting traditional knowledge:
A holistic approach based on customary laws and
bio-cultural heritage. In: Ninan, K. (Ed.). Conserving

and valuing ecosystem services and biodiversity.

London.
Toledo, V. M. 2014. La memoria biocultural:
la importancia ecolégica de las sabidurias

tradicionales (Segunda edicién, Ser. Territorios
del saber). Editorial UC, Editorial Universidad del
Cauca. Popayan, Colombia.

Urquijo, P. S. 2011. Comentarios en torno a la memoria
biocultural. Desacatos 35: 194-198.

Vasquez, C. 2015. Informe Contrato de prestacion de
servicios CPS-002-15. Sociedad Colombiana de
Etnobiologia. Bogot4, D.C.

Wehi, P. M.y J. M. Lord. 2017. Importance of including
cultural practices in restoration.
Conservation Biology 31(5): 1109-1118. DOI: https:/
doi.org/10.1111/cobi.12915

Whyte, K. P., J.P. Brewer & J.T. Johnson. 2016. Weaving

Indigenous science, protocols and sustainability

ecological

science. Sustainability Science 11(1); 25-32. DOI:
https://doi.org/10.1007/511625-015-0296-6

Zuluaga, R. 1995. E/ legado de las plantas medicinales
en la Sabana de Bogotd: Investigacion histoérica y
etnobotdnica de la flora medicinal en el municipio
de Cota (Cundinamarca) (No. 581.63409861 Z94).
Fundaciéon Herencia Verde, Santafé de Bogota
(Colombia) Ministerio de Salud, Santafé de Bogota.
Colombia.


https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
https://concejo-sesquile.micolombiadigital.gov.co/sites/concejo-sesquile/content/files/000041/2011_proyecto-de-acuerdo-final-21022019.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Encuentro%20Jurisdiccional%202014.pdf
http://doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920
http://doi.org/10.15446/abc.v21n1supl.50920
http://doi.org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x
http://doi.org/10.1111/j.1523-1739.2009.01262.x

